

# نقد ثقافي أم نقد أدبي ؟

الدكتور عبد الله محمد الغذامي

الدكتور عبـد النبي اصطيـف



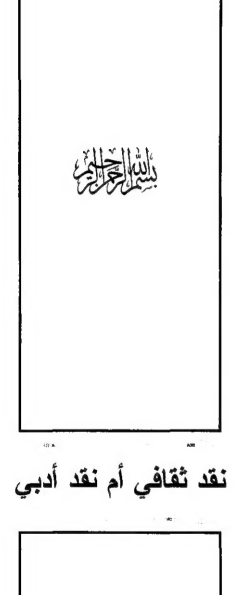
آفاق معرفة متجددة

#### عبد الله الغذامي

- من مواليد السعودية ١٩٤٦
- دكتسوراه في الأداب مـــــن جامعة إكـــتر - بريطانيا
- شغل كرسي النقمد في أكثر من جامعة، وعضوية أكثر
  - من هيئة ثقافية هامة
- اهتسم بالمجالات الثقافيسة اهتماماً بارزاً، وحصل على
- جوافر عدة منها جمائزة العويس
- عضو محمع اللغنة العربينة
   يدمشق
  - له كتب كثيرة من أهمها:
    - تشريح النص
       الموقف من الحداثة
    - الموقف من الحداثة
       الكتابة ضد الكتابة
      - ثقافة الأسئلة
    - المشاكلة والاحتلاف
- المرأة والنفة
   تأنيث القصيدة والقارئ
  - المحتلف

#### عبد النبي اصطيف

- من مواليد دمشق ١٩٥٢
- دكنوراه النقـد المقـارن مـــ
   جامعة أكـــفورد بريطانيا
- أستاذ في عدد من الجامعــات
- العربية وغيرهما، وعضمو في
  - أكثر من هيئة ثقافية - فازّ بعدد من الجوائز
- شارك في عدد من الكتب،
- بالعربية والإنجليزية - ألف كتاب:
- تُحـو استشـراق جديــد:
- ((شــراكة المعرفـــة بـــين
- الشمرق والعمرب)
  - المستون والمستون بالانجليزية
- ـــاهم بالكتابـــة ق
- ((موسسسوعة الأدب العربي)) التي نشرت في
- لندن ونيويورك
- عضو الرابطة الدولية
   للأدب المقارن



نقد أدبي أم نقد ثقافي/عبد الله محمد الغذامي، عبد النبي اصطيف. - دمشق: دار الفكر؛ ٢٠٠٤. - النبي اصطيف، ٢٠٠٤. - العنوان ٢٠٠٨ غذا ن ٢٠ العنوان ٢-الغذامي ٤- اصطيف ٥- السلسلة مكتبة الأسد

الدكتور عبد الله محمد الغذامي الدكتور عبد النبي اصطيف

# نقد ثقافي أم نقد أدبي



Frankfurter Buchmesse 2004 نظرة إلى المستقبل

الرقم الاصطلاحي للسلسلة: ٣٠٤٥

الرقم الاصطلاحي للحلقة: ٢٧٩٣,٠٣١

الرقم الدولي للسلسلة: 6-447-45 ISBN: 1-57547-447 الرقم الدولي للحلقة: 7-318-759239 ISBN:1-59239

الرقم الموضوعي: ٣٠١

الموضوع: مشكلات الحضارة

السلسلة: حوارات لقرن جديد

العنوان: نقد ثقافي أم نقد أدى

د. عدد الله القدامي - د. عبد البي اصطيف التأليف:

التنفيذ الطباعي: دار الفكر - دمشق

عدد الصفحات: ٢٢٤ صفحة

قياس الصفحة: ٢٠ × ٢٠ سم

عدد النسخ: ١٠٠٠ نسخة

جميع الحقوق محفوظة

يمنع طبع هذا الكتاب أو حزء منه بكل طرق الطبع والتصوير والنقل والترجمة والتسجيل المرثى والمسموع والحاسوبي وغيرها من الحقوق إلا بإذن خطى من دار الفكر بدمشق

برامكة مقابل مركز الانطلاق الموحد

ص.ب: (٩٩٢) دمشق-سورية

فاكس: ٢٢٣٩٧١٦

alia: VIVPTYY - FFIIIYY

http://www.fikr.com/ e-mail: info@fikr.com

الطبعة الأولى ربيع الأول ١٤٢٥هـ أيار (مايو) ٢٠٠٤م

# المحتوى

| الصفحة | الموضوع                                 |
|--------|-----------------------------------------|
| ٧      | • حوارات لقرن جديد                      |
| 4      | القسم الأول - المباحث                   |
| 11     | البحث الأول – إعلان موت النقد الأدبي    |
|        | الدكتور عبد الله محمد الغذامي           |
| 7.0    | البحث الثاني— بل نقد أدبي               |
|        |                                         |
|        | الدكتور عبد النبي اصطيف                 |
| 1 8 9  | القسم الثاني – التعقيبات                |
| 101    | أولاً – تعقيب على مبحث بل نقد أدبي      |
|        |                                         |
|        | الدكتور عبد الله محمد الغذامي           |
| 177    | ثانياً– تعقيب على مبحث موت النقد الأدبي |
|        | الدكتور عبد النبي اصطيف                 |
| 7 - 7  | • الفهرس العام                          |
| *11    | • تعاریف                                |
|        |                                         |

# حوارات لقرن جديد

تحاول هذه السلسلة وهي تتناول القضايا الهامة الراهنة تأسيسَ أرضية معرفية لحوار علمي أوضحَ منهجاً، وتواصلِ ثقافي أكبرَ فائدةً، يُخرج الفكر من الصراع إلى التمازج، ويُنضج الخلاف، ليغدو اختلافاً يرفد الفكر بالتنوُّع والرؤى المتكاملة.

كما تهدف السلسلة إلى كسر الحواجز بين التيارات الفكرية المتعددة، وإلغاء احتكارات المعرفة، وتعويد العقل العربي على الحوار وقبول الآخر، والاستماع لوجهة نظره، ومناقشته فيها، واستيلاد أفكار جديدة تنشط الحركة الثقافية وتنمي الإبداع.

تتكون كل حلقة في السلسلة من رأيين لكاتبين ينتميان إلى تيارين متباينين، يكتب كل منهما بحثه مستقلاً عن الآخر، ثم يُعطى كل من البحثين للآخر ليعقب عليه. ثم تُنشر إسهاماتهما في كتاب واحد، ليشكل حلقة من سلسلة هذه الحوارات في مطالع هذا القرن الجديد.

القسم الأول المباحث

# نقد ثقافي أم نقد أدبي

البحث الأول: إعلان موت النقد الأدبي، النقد الثقافي بديلاً منهجياً عنه للدكتور عبد الله محمد الغذامي

٢- البحث الثاني: بل نقد أدبي

للدكتور عبد النبي اصطيف

إعلان موت النقد الأدبي النقد الثقافي بديلاً منهجياً عنه

614

### الدكتور عبد الله محمد الغذامي

- 1 -

# مدخل

في تواريخ العلوم، تتكشف أسباب نهوض علم مكان علم آخر، أو تلاشي علم وتجمده، والقانون العام في ذلك أن العلم متى ما تشبع تشبعاً يبلغه حد النضج التام فإنه يصبح مهدداً ببلوغ سنه التقاعدية، ولا شك أن العلوم تتقاعد مثلما يتقاعد البشر، غير أن الفارق أن العلم لا يدرك سنه التقاعدي ولا يراه، ويحتاج إلى من يكشف له عن هذه اللحظة الحرجة في تاريخ المعرفة، ولقد شاع عن الشيخ أمين الخولي قوله عن البلاغة العربية بأنها: نضحت حتى احترقت، وهذا رأي فيه صدق وبصيرة، ولكننا،

مع هذا، مازلنا ندرس طلابنا في المدارس والجامعات مادة البلاغة بعلومها الثلاثة، ولا نعى أن ما ندرسه لهم هو علم لم يعد يصلح لشيء، فلا هو أداة نقدية صالحة للتوظيف، ولا هو أساس لمعرفة ذوقية أو تبصر جمالي، وإن كانت قديماً كذلك إلا أنها الآن لـ تعد أساساً لتصور ولا لتذوق، ومن ذا يحتاج إلى رصد الكنايات والجناسات والطباقات في أي نص، ومن ذا يحتاج إليها لتذوق أي نص أو تعرف صيغه و دلالاته، ونحن في الجامعات نـدرس طلابنا وطالباتنا كل ما هو نقيض لهذه البلاغة ومتجاوز نها، ولكنما لا نجرؤ عسى إلغاء مقررات البلاغة، وقبد نظن أن إلغاءهم سيكون عثابة الانتحار المعرفي، أو التآمر ضد التراث، وضد ذائقة الأمة. تتصنم العلوم مثلما يتصنم الأشخاص حتى لتبلغ حد القداسة، وأن أرى أن النقد الأدبي كما نعهده، وبمدارسه القديمة والحديثة قلد بلغ حد النضج، أو سن الياس حتى لم يعد بقادر على تحقيق متطلبات المتغير المعرفي والثقافي الضحم الذي نشهده الآن عالمياً، وعربياً، بما أننا جزء من العالم متأثرون به ومنفعلون بمتغيراته. ولسوف أشرح أسباب هذه النظرة عندي فيما يلسي من ورقبات، وأبدأ بما صار يأتيني من أسئلة حول مشروعي في (النقد الثقـاق)، وعن كونه بديلاً عن النقد الأدبي وعن إعلان موت النقد الأدبي، وهي كالآتي:

لماذا النقد الثقافي... ؟

وهل هو بديل فعلي عن النقد الأدبي...؟

وليست السياسة أو السيسنة \_ لا الشعرنة هي النسق الطاغي...؟

هل في النقد الأدبى ما يعيبه أو ينقصه كي نبحث له عن بدير...؟

و لا يكون النقد الثقافي مجرد تسمية حديثة لوظيمة قديمة...؟ وهل الأنساق الثقافية العربية لا تتكشف إلا عبر مقولات النقد الثقافي...؟

منذ صدور كتابي النقد الثقافي (٢٠٠٠) وهذه أسئلة تتوارد عبي من أناس هم من أهل المهنة، مهنة النقد، وأهل الصنعة، مما يجعلها أسئلة مصيرية بها تتقرر وجاهة المشروع عبر كشف وظيفيته، وكما نعرف من الفيزياء وعلوم الطبيعة فإن العضو الزائد الذي لا وطيفة له يصبح عضواً دودياً يستأصل أو يخمد في حال كمون أبدية.

<sup>(</sup>١) سقد نقاف، قراءة في الأنساق التفافية العربية، المركز التقافي العربي، الدار سصد،

# في مصطلحي (أدب) و (ثقافة)

سيحدث تقاطع بين الأدب والثقافة، بوصفهما مفهومين قديمس ومتداحلين، ومن تم بين مفهومي النقد الأدبي و سقد تقافي، ونندأ الحكاية من آخرها، حيت لا نملك إلا أن نسب النقد الأدبي إلى الأدب، وفي المقابل فإننا سننسب النقد انتقافي إلى الثقافة. وهذه لعبة ساذجة ولا شك، إن نحل وقفنا عند همد احد الذي هو أشبه بتفسير الماء بعد الجهد بالماء.

ولكن المسألة ستتعقد لو جربنا أن نسأل أنفسنا عما نقصده مصصح أدب ومصطلح ثقافة. وهما مصطلحان نحنح كثيراً إني الجزم بأننا نعرفهما ولا نحتاج إلى تعريفهما. ونري أنهما من توضوح لدرجة لا يحتاجان معها إلى تعريف. غير أن أي درس للأدب وأي دارس للتقافة يعي أن الأمر أكثر تعقيداً مما توحم بــه الانطباعات الأولية. وما من أحد إلا ولديمه تعريف من نـوع مـا لكل واحد من المصطلحين، غير أن المعضل يبدأ حينما بحرب البحث عن تعريف محمع عليه. وبما أنبا لن نجد تعريفاً واحداً بتفيق عبيه حميع، من أهل المهنة تحديداً، فهذا معناه أنا أماه مفه، م متعدد الوجوه ومتعدد الاحتمالات، وهو لهذا مفهوم مفتوح وحر بل هو زئبقي وغير قابل للثبات. وهانحي من زمن أرسطو وبقاد العرب إلى زمن ياكوبسون ونحل في الحيرة ذاتها في تعريف (الأدبية) كما أننا منــذ الأزل وإلى زمـن قرامشــي وفوكـو وقـيرتز ونحن مع مصطلح (ثقافة) في كر وفر حول تحديد ما نقصده بهذا المصطلح.

ولا شك أن هناك رابطاً وثيقاً بين النقد الأدبي والفلسفة منذ جمع بينهما أرسطو في التنظير وإلى اليوم، حيث نرى جوناثان كولر يقول بحلول النقد الأدبي محل الفلسفة، ثم حلول (النظرية) علماً ومقولة محل الكل(1).

وإذ كان الرابط بين النظرية النقدية وبين الفلسفة أزيب فإننا هنا أمام منشط نظري معرفي فكري، ولسنا أمام منشط تذوقي بلاغي جمالي خال من تعقيدات الفلسفة وهرطقاتها.

وحينما أقول هذا فإنني أشير بوضوح إلى ما نجنح إليه عربياً من كره موروث ومترسخ للفلسفة، يبلغ حد التحريم أحياناً، والنفور الاجتماعي أحياناً أخرى حتى صارت كلمة: لا تتفلسف عينا، شتيمة يوصم بها من يلعب لعبة الجدل الفلسفي. وصارت كلمة الفلسفة، اجتماعياً، مسبة يجتهد المرء في نفيها عن نفسه، كما كنا وما زال بعضنا نرى أن من تمنطق فقد تزندق. وكل ذلك مؤسر على كراهية عميقة للتفلسف والتمنطق.

<sup>(</sup>١) عن مقولة كولر هذه انظر : عبد الله العدامي . الحطينة والتكفير، من السبوسة إلى التشريخية، ٥٩، الهيئة المصربة العامة للكتاب (الطبعة الرابعة) ١٩٩٨.

ولقد أشار الجاحظ إلى تميز العرب في البديهة واحتفائهم مها، في مقال التروي والتفكر (1). والاحتفاء بالبديهة هنا يعني حبنا سسع عماعق، والكلمة الساجعة المسجوعة، حتى لقد صاروا يطرسون للأجوبة مسكتة، أكثر من طربهم للقول المحفز، واحترع كتاب السلاطين في التواقيع، الذي هو خطاب في الإسكات ولحم الناس.

هذا ما يشير إلى مكبوت نسقي يرتبط ارتباطاً وثيقاً بما نسسبه في العرف نعام بالأدب. ودلت أن الأدب هو فن القبول لسيغ الأول، ويأتي الشعر على رأسه حيث يأتي الشاعر الفحس لذي يعلو بمقدار قدرته على إسكات الآخرين ولجمهم. ويعلو بمقدار قدرته على إسكات الآخرين ولجمهم، ويعلو بمقدار قدرته على اللانجني الخلاب عاطفياً، بغض النضر عن وجاهته الفكرية. حتى لقد استهزأ البحتري بالمنطق والفكسر واسترشد بامرئ القيس الذي ما كان يعنيه من المنطق و عسسفة شيء حيث قال(1):

كلفتمون حدود منطقكم والشعر يغني عن صدقه كذبه ولم يكن ذو القروح يلهج بال منطق ما نوعمه وما سممه والشعر لمح تكفسي إشارته وليس بالهذر طولت حصته

<sup>(</sup>١) لسيار سسر. ٢١/١ حقيد فوري العصوي، الشركة النسانية لنكتاب ١٩٦٨.

 <sup>(</sup>۲) دسور شخستري ۱۷۵/۱ ت حسسن كسامل الصسيري، در العسارف.
 لفاهرة، ۱۹۷۳.

وما مقولة: من تمنطق فقد تزندق، إلا صدى نسقي لمتس هدا احس قديم المترسخ، وما يفرزه من كره خاص للفلسفة و هور منها، ولا شك أن تسمية شعراء الروية بعبيد الشعر هي تسمية ذات بعد نسقي أيضاً لما تحمله من تفضيل للبدهي الارتجالي، وربط ذلك بالبلاغي، مع التقليل من شأن التبصر والتروي. وفي كلمة (عبد الشعر) ما فيها مما تكشفه العبارة المرادفة والمتضمنة وهي سادة الشعر، حيث السيادة للفظري والارتجالي والدوية لتمعى والتحمر بوصفه خطاباً عبداً لا سيداً.

إذا أخذنا هذا بعين الاعتبار، من كره مترسخ لمنطقي ويرد والفسفي تقول به الأسعار، مثلما يتردد في التخيل الشعبي، ويرد لدى كتاب كبار كالجاحظ، ثم نظرنا إلى موقع النقد الأدبي، بين البلاغي النافر من الفلسفي، وبين الأصل الفلسفي في نشوء النقد، فإننا سنعرف الحيز الفارفي والذهني لما نحس بصدده. حيث ينشأ تناقض مضمر بين التلقائي البلاغي الذي يمثله الشعر، والتأملي الذهبي الذي نفترض أنه مصاحب لمشوء النقد وملارم له مس حيث الأصل. وإننا لنشهد دوماً دعوات من المدعين و قرء تدعو إلى النقد التطبيقي، وتتشكى من التنظير النقدي، وترى عدم حدوى النظريات، مع صعوبة فهمها. وهذا مؤشر عبى الإرث القديم، كما حدده البحتري والجاحظ.

وإذا قلنا هذا بوجهيه أي كون النقد الأدبي مرتبطاً عضوياً بالفلسفة، تاريخياً وإجرائياً، وفي الوجه الآخر فإن الحس لعربى النسقي حس ينفر من التنظير الفلسفي ويطرب لما هو للاعب، إذا قدا فإن المعضل سيتكسف بشكل جلي، وهو أن النقد الأدبي في الثقافة العربية يعيش بين مزدوجتين لم تنكسرا قط.

ئي إنه وليد فلسفي في الأصل، ثم احتصت البلاغة كأم مرضعة، ومع الزمن صارت هذه الأم المرضعة أمّاً بديلة عن الأم الطبيعية. كحال الطفل يولد من أم وتربيه أخرى غير الأم الرحم.

هد جعل النقد الأدبي فناً في البلاغة، وتم فصل النقد عن الفسفة، وعن النظرية، ولقد كانت البلاغة هي الأصل التكويني لمنقد الأدبي عربياً، وإن جرى تطوير الأدوات النقدية مع نزمن ومع الرود ومع المدارس ومع ضروب التبادل المعرفي المتنوعة، إلا أن الغاية القصوى للنقد ظلت هي الغاية الموروثة من البلاعة، وهي البحث عن جمالية الحميل والوقوف على معالمها، أو كشف عوائقه، ويكفى أن يكون النص جمالياً وبليغاً لكي يحتل الموقع الأعلى في سلم الذائقة الجماعية وفي هرم التميز الذهني.

ومه يقف النقد الأدبي قط على أسئلة ما وراء الحمال وأسئلة العلاقة بين التذوق الجماعي لما هو جميــل، وعلاقــة ذلــك بــالمكور السقــ لثقافة الجماعة. وإن كان قد وقف على بعض ما هو غير جمالي في النصوص، إلا أن هذ يقتصر على عيوب الخطاب الفنية والعروضية واللغوية، وما هو غير ذوقي أو غير جمالي فني، وهذا هو إمعان في حدمة البيغ الجمالي وغفلة عن النسقي الثقافي. ولقد ظمل النقد الأدبي يبحث عن الجمال حصراً وعمّا هو حلل فني. ولا يتحوز ذمث في مدارسه كلها، قديمها وحديثها.

ولا شن أن الجميل مطلوب وأساسي، ولا شنك أن السؤال عنه جوهري وضروري، ولكن ما ذا لو أن الجميل الذوقسي تحول إلى عيب نسقي في تكويمن الثقافة العامة وفي صياغة الشخصية احضارية للأمة...؟ !.

هذا ما لم يقف عليه النقد الأدبي، ولم يجعمه في سمحل تفكيره. وهذا ما يمكن للنقد الثقافي أن يقوم به ليسهم في مشروعات نقد الخطاب. ولكن كيف...؟

#### \_ Y \_

لقد كان لننقد الأدبي إبحارات كبرى على مر العصور، وبكد يكون هو العلم الأكثر امتداداً والأعمق تجربة بين سائر العدوم في الثقافة العربية. ولا شك أنه هو العلم الذي حقق لنفسه استقلالاً بوعياً عن المؤثرات السلطوية، ربما لأنهم كانوا ينظرون إليه على

أنه عنه غير نافع، ولقد كان الشعراء يستهترون بالنقاد و المعويين كما ورد عن الفرزدق وعن المحتري<sup>(۱)</sup>، ومن ثم، فهو غير سنصوي، ورنا بكون شعبياً أو هامشياً. وفي الوقت داته في الله الأدبي هنو عليم يتعامل مع المحاز واخيال وليس مع الحقيقة والوقع، وليس له دخل في أي حقيقة مهما كانت دينينة أو سياسية أو تاريخية، ولقد نص القياضي الجرجاني والعنوسي عنى فصل ما هو آدبي عما هو ديني.

ولدا نلاحظ أن اخطاب النقدي الأدبي هو العلم الذي تتجمى فيه لأريحية الذاتية، حيث تغيب الدات المتكلمة، ويكون احديث عن لآخر، وليس عن الذات، كما ينسع فيه الحدل خرية تامة، بعيدة عن تكفير والتخوين، ولم يجر تكفير نباقد أدبي سسب نقده قط في الموروث القديم، فيما كان التكفير وتهم التزندق تحاصر الممارسات العلمية الأخرى، الدينية المذهبية، وكذا اخطاب الفكري بل الشعري أيضاً.

هده الحرية النوعية للحصاب النقدي أعطته حيراً عريضاً سنحرك و شوع في التحريب والاجتهاد، ومن ثُمَّ نما حصاب سقدي وتطور وتنوع، وانفتح على الثقافات الأخرى، منهذ

 <sup>(</sup>۱) انظر عن دلت بختنا : المعنى في نظن القارئ. صسن كتاب : تأنيث التصيدة والقارئ المحتلف، المركز التقافي العربي، يبروت / الدار البيضاء ١٩٩٩.

أرسصو الدي جعلوه معلماً أول لهم، إلى آخر ما هو جار اليوم في الثقافة النقدية العالمية، كل ذلك في تواصل غير منقطع ولا متردد. وسم يكن هناك التزام مبدئي مع المقولات، عدى عكس العدوم الأحرى التي تتحكم فيها قوانين الصحة والخطأ وأبطسة اجائز و لممنوع. حيث لا ممنوعات ولا حدود في مجال المصطلح لمحري والبلاغي.

هذه ميزة معرفية نادرة تجعل هذا العنم علماً حيوياً وحراً، وهي ولا شك قد أفرزت منظومة من المصطحات و مقولات المحربة مع أدوات إجرائية مدربة، وهذا منجز علمي ضحم لا يمكن تجاهله، أولاً، ولا يمكن الاستغناء عنه، ثانياً. ذاك إن نحن أردنا أن نكون منهجيين في عملنا وفي تصورنا للظاهرة التعبيرية.

من هنا فإننا نقول: إن النقد التقافي لن يكون إلغاء منهجيًا للنقد الأدبي، بل إنه سيعتمد اعتماداً جوهرياً على المنجز السهجمي الإجرائي للنقد الأدبي.

وهذه ُولى الحقائق المنهجية التي يجب القطع بها.

#### ـ ٣ ـ

إد كن قلنا بالتمسك بالأداة النقدية، بما أنها أداة، أولاً، ثم بما أنها أداة محربة مدربة، وتستند على تراكم نظري وتطبيقي عربق

وعميق، فنحن ولا شك نضع أنفسنا أمام مأزق، لأنشا سنتوحه مع داة ومع مصطلح ارتبطا مع موضوعهما ارتباطأً يكناد يكون عضوياً، و هكذا يبدو.

إن التشابك العضوي فيما بين المصطنع النقدي وبين الأدب بهو تشابث يفرضه التاريخ وتفرضه الممارسات، من حيث تلازم الأزلي بين النقد والأدب، وهو ما يمنح هذا النقد صفته الأدبية، وهي صفة تحولت مع السنين لتصبح هوية وليست محرد محال بحتى.

وفي مقابل ذلك فإنها في الثقافة العربية لا بحد عدماً نقدياً مصطحياً ونضرياً ومنهجياً يوازي ما هو قائم في بحال لنقد الأدبي، ولم يكن لأي منشط علمي عربي في أي بحال من المحالات، لم يكن له منهجية نقدية مصاحبة كتلك التي تتصاحب مع الأدب. يستثني من دلك علم مصطلح الحديث، وهو عدم نن بعفل عنه في بحال التأسيس النظري لسقد الثقافي، توصفه علماً في نقد عدل الخطاب، وخاصة فرع (عدم لعدل) كأحد فروع علم مصطلح الحديث وتأسيساته النظرية و لإجرائية. أما ما عدا ذلك فإن المنشط النقدي في العلوم الأحرى لم يسحل تقدماً مصطلحاً ونظرياً يسمح لنا بالنظر إليه بوصفه منهجية دات متن متميز ومحدد الأطر في بحال نقد الخصاب، ولم نغفل عن

علمي أصول الفقه وأصول التفسير، وهما علمان في أصول التأويل وتفسير الخطاب، وليسا علمين في (نقد) الخطاب، كما هو شأن مصطلح الحديث، وبالأخص علم العلل، وعلاقته في نقد المن مثلما هو نقد للسند.

نقول هذا لتأكيد أهمية المصطلح النقدي (الأدبي) بوصفه علماً في نقد النصوص وفي تفسيرها، ثم للتلازم الشديد بين هذا النقد وصفته الأدبية، مما يهدد بجعل استحدام هذه الأداة النقدية بعينها في مجال الثقافة مجرد تغيير في التسمية وليس تحولاً حوهرياً، مذ كانت الأداة متلبسة عوضوعها وليست مستقلة عنه لارتباط الاثنين معاً تاريخاً وتطبيقاً، وسيحدث حينئذ أن نقراً حادثة ثقافية مثلما نقراً قصيدة أو قصة قصيرة، وسيتحول الحدث الثقافي إلى حدث أدبي، ونلبس الثقافة ثوب الأدبية، حسب إرغامات المصطلح النقدي المستحدم.

هذا هو الخطر الذي بسببه تناولنا في الفصل الثاني من كتابنا (النقد الثقافي) محاولة توظيف الأداة النقدية توظيفاً بحولها من كونها الأدبي إلى كون ثقافي، وذلك بإجراء تعديلات جوهرية تتحول بها المصطلحات لتكون فاعلة في مجالها الجديد، وتم اقتراح عنصر سابع يضم إلى العناصر الستة التقليدية من عناصر الرسالة والاتصال، وهنو العنصر النسقي، الذي يوازي عنصر الرسالة

حييما تركز على نفسها، حسب مقولة ياكوبسون، في تعريفه لمتعاعرية وفي تحقيق أدبية الأدب، ونحن عبر إضافة العنصر السالع (السقي) سنستجرج الوطيفة النسقية للقول الاتصالي، وهي التي سنكول وضعة سابعة، تقسم إلى الوطائف الست المعهودة في تمودح الاتصال الياكوبسولي، ويتبع دلك ويستوجبه اقتراح لوع ثالث من جمل يضاف إلى الحملة النحوية والجملة الأدبية، وهي خمنة انقافية، تساوقاً مع ما أضفناه من دلالة نسقية تختلف عن للابة تصريحة والدلالة الضمنية، اللتين هما من رصيد نقد لأدبي. وعبر هذه الجملة التالتة، التي هي الثقافية، سيتم لنا التمييز بين م هو أدبي جمالي وما هو ثقافي، وذلك على مستوى منهج والإجراء(1).

ولا يكتمل النموذح إلا بتوسيع مفهوم المجاز ومفهوم التورية، حيث معرض فكرة (المجاز الكلي) بديلاً مصطلحياً سمحز نبلاغي، وفكرة (التورية التقافية) بديلاً عن التورية البلاغية (٢).

عبر هذه التحويرات المنهجبة صار لنا حق الزعم بأن الأداة مُقترحة لمشروع النقد الثقافي هي من ناحبة المنهج والنصرية داة

 <sup>(</sup>١) عبد نبه بعدامي النفد النقاق، قراءة في الأسباق النفاقسة العربية، ص ص ٣٠٠ ٨٥٠ المركز التفاق العربي، الدار السصاء / بيروب، الطبعة الثانية ٢٠٠١
 (٢) سدو ٧٦٠ - ٧٠.

تحمل إمكانية عثية تؤهلها لعرض أسئلة مختلفة والخروج بنتائج مختفة. وهذا هو التبرير العملي والامتحان التجريبي، الدي دا نحجت الأداة في تحقيقه فسيجعل المشروع مبرراً، حسب أخلاقيات العمم، وصحيحاً، حسب شروط التحقق العممي.

هذا رجمال نوضحه فيما يلي، حسب تحديد المصطلحات التي سنستعيرها من النقد الأدبي، ونحورها لتكون صالحة للتوضيف في محال لنقد الثقافي، وهمي مصطلحات: العنصر السابع، والدلالة النسقية، والحملة الثقافية، والمحاز الكلي، والتورية الثقافية، وهذه تحويرات لمصطلحات نقدية أدبية، تقابل كل واحدة منها، وهي: عنصر تركيز الرسالة على نفسها، والدلالة الضمنية، واجمعة لأدبية، والمحاز البلاغي، والتورية البلاغية، مع مفهومي النسق مضمر والمؤلف المزدوج، وسنوضح ذلك فيما يلي.

# أ- العنصر السابع

ونقصد به العنصر الإضافي إلى عناصر الرسالة السنة، وكما هو معبوم فإن رومان ياكبسون استعار نموذج الاتصال الإعلامي كي يفسر عبره وظائف اللغة، وتحديداً وظيفة أدبية اللغة، والعساصر لسنة هي: المرسل والمرسل إليه والرسالة، تسم أداة الاتصار

والسياق والشفرة، ولا يتم اتصال إلا بتمام هذه العناصر(١). وللغة ست وظائف تبعاً للتركيز على أي من هذه العناصر، عسى أل تركيز الرسالة على نفسها همو ما يحقسق أدبيمة النص، أو (شاعرينه)(٢) ، وهــذا أمر مفروغ منه في محال الدرس ليقدي الأدبي، ولقد قدم هــذا النمـوذج كمـا عرضـه ياكوبسـوب حدمـة حليلة للدرس الأدبي، غير أن ما نجده ضرورياً في مبحث النقلد بتقافي هو إضافة عنصر سابع، هو ما سميناه بالعنصر نسقي، ولهذا عنصر وظيفة لا توفرها أي من العناصر الستة الأصليـة، إذ به نكشف النعد النسقي في الخطاب وفي الرسالة اللغويـة، وعبيـه تقوم منظومة من المصطلحات والتصورات نعتمـد عليهـ في بنـاء لتصور للفري والمنهجسي لمشروع النقيد التقافي. وعبر لعصر السابع سنتولد الدلالة النسقية. كما سنوضحها في الفقرة التالية.

### ب- الدلالة النسقية

إذا قبلنا بإضافة عنصر سابع إلى عناصر الرسالة الستة، وسميناه لاعنصر سسقي، فهو سيصبح المولد للدلالة النسقية، وحاجتنا إلى ندلانة النسقية هي لب القضية، إذ إن ما نعهده من دلالات لغوية لم تعد كافية لكشف كل ما تخبئه اللغة من محزون دلالي، ولدينا

<sup>(</sup>١) بعد مي خطبئه والتكفير ٧ - ١٥.

<sup>(</sup>٢) فصلت ترحمة بويتك بشاعرية، انظر : السابق ١٨ - ٢٠

الدلالة الصريحة التي هي الدلالة المعهودة في التداول اللغبوي، وفي الأدب وصل النقد إلى مفهوم الدلالة الضمنية (١) ، فيما نحن هما نقول بنوع مختلف من الدلالة هي الدلالة النسقية، وستكون نوعت ثالتاً يضاف إلى الدلالات تلك. والدلالة النسقية هي قيمة نحوية ونصوصية مخبوءة في المضمر النصي في الخطاب اللغوي. ونحن نسدم بوجود الدلالتين الصريحة والضمنية وكونهما ضمن حدود الوعي المباشر، كما في الصريحة، أو الوعي النقدي، كما في الضمنية، أما الدلالة النسقية فهي في المضمر وليست في موعي، الضمنية، أما الدلالة النسقية فهي في المضمر وليست في موعي، وتحتاح إلى أدوات نقدية مدققة تأخذ عبدأ النقد الثقافي لكي تكتمل منظومة النظر والإجراء.

# ج- الجملة الثقافية

مع قيام الدلالة النسقية، معتمدة على العنصر السابع فإن الـذي سنحصل عليه عبر كشفنا للدلالة النسقية أننا سنكون أمام (جملة ثقافية) مقابل ما نعهده من جمل نحوية، ذات مدلول تدوي، وجمل أدبية، ذات مدلول ضمني وبلاغي محازي، ومع هذيين النوعين، الجملة النحوية والجملة الأدبية، فإننا سنجد الجمسة الثقافية، نوعاً ثالثاً مختلفاً، والجملة الثقافية هي حصيلة الناتج الدلالي للمعطى النسقي، وكشفها ياتي عبر العنصر النسقي في

<sup>(</sup>۱) انظر السابق ۱۲۸ - ۱۳۳.

رسالة ثم عبر تصور مقولة الدلالة النسقية، وهذه الدلالة سوف تنحي وتتمتل عبر الحملة التقافية. والجملة الثقافية لبست عدداً كساً. يد قد خد جملة نقافية واحدة في مقابل أنف جملة خوية، أي إل الجملة لتقافية هي دلالة اكتنازية وتعبير مكثف، كما سنوضع في الإشارات القادمة، وخاصة فيما يتعلق بقراءة الخطاب التقافي.

# د- المجاز الكلي

مع التغيرات الجذرية التي جريها على المنظومة بنقدية و مصطحية فإن مفهومنا للمجار لا بد أن يتحول ويتبدل، وحم يعد كافياً أن نأخذ بمفهوم المجار البلاغي أو المجار النقدي، وهبو محاز مفرد، وإذا زاد عن المفردة فإلى الجملة، حسب قيمتهالنحوية والبلاغية والأدبية، فيما نحن في النقد الثقافي لا نتعامل مع مم نحوية ولا جمل أدبية، فحسب، وإنما نسعى إلى كشف الجمنة لتقافية، وهذا معناه أننا خاجة إلى كشف مجازات النعبة الكبرى، والمصرة، ومع كل حطاب بعوي هناك مضمر نسقي، يتوسل بالمجازية وانتعبير المجازي، ليؤسس عبره قيمة دلالية غير واضحة المعالم، ويحتاج كشفها إلى حفر في أعماق التكويس النسقي للغة وما تفعله في ذهنية مستخدميها.

و لمحاز الكلي هو الخانب الذي يمثل قناعاً تتقنع به اللعة لتمسرر

أنساقها الثقافية دون وعي منا، حتى لنصاب بما سميته من قبس بالعمى الثقافي<sup>(۱)</sup>. وفي اللغة بحازاتها الكبرى والكلية التي تنطب منا عملاً مختلفاً لكي نكشفها، ولا تكفي الأدوات القديمة لكشف ذلك، وخطاب الحب مثلاً هو خطاب مجازي كبير، يختبئ من تحته نسق تقافي، ويتحرك عبر جمل ثقافية غير ملحوظة. كما سنوضح في الأمثلة بعد قليل.

# ه- التورية التقافية

وتبعاً لمفهوم المجاز الكلي بوصفه مفهوماً مختلفاً عن المجاز البلاغي والنقدي، فإن التورية هي مصطلح دقيق ومحكم وهو في المعهود منه يعني وجود معنيين أحدهما قريب والآخر بعيد، والمقصود هو البعيد، وكشفه هو لعبة بلاغية منضبطة، ونحن هنا نوسع من محال التورية لا لتكون بهذا المعنى البلاغي محدد، ولكننا نقول بالتورية الثقافية، أي إن الخطاب يحمل نسقين، لا معنيين، وأحد هذين النسقين واع والآخر مضمر، وسنوضح قصدنا بالنسق والنسق المضمر، في الفقرة التالية، ولكننا نشير هنا إلى توسيع مصطلح التورية، مثلما قمنا بتوسيع مصطلح المجاز. وسنزيد هذه الأمور توضيحاً مع تقدم هذه الدراسة ومع الأمثلة إل شاء الله.

<sup>(</sup>١) عن العمي المقافي انظر : الغذامي : النقد الثقافي، الفصل الثاني.

### و- النسق المضمر

يأتي مفهوم النسق المضمر في نظرية النقد الثقافي بوصف مفهوماً مركزياً، والمقصود هنا أن الثقافة تملك أنساقها الخاصة التي هي أنساق مهيمنة، وتتوسل لهذه الهيمنة عبر التخفي وراء أقنعة سميكة، وأهم هذه الأقنعة وأخطرها هو في دعوانا قناع الجمالية، أي إل الخطاب البلاغي الجمالي يخبئ من تحته شيئاً آخر غير الحمالية، وليست الجمالية إلا أداة تسويق وتمرير لهذا المحبوء، وتحت كل ما هو جمالي هناك شيء نسقي مضمر، ويعمل الجمائي عمل التعمية الثقافية لكي تظل الأنساق فاعلة ومؤثرة ومستديمة من تحت قناع.

وإذا قرأنا في الشعر وفي خطاب الحب وفي خطاب الصعلكة، كأمثلة، فإننا في ظاهر الأمر نقرأ أدباً جميلاً وشعراً خلاباً، وعشقاً رقيقاً يطرب النفس، وتتبدى لنا هذه الصنوف وكأنما هي صنوف دية فنية عالية الفنية حتى إننا نقبل بكل ما فيها بدعوى جماليتها، أولاً، وبدعوى مجازيتها، ثانياً، ومن ثم فإننا لا نحاكم منطقها ولا دلالاته محاكمة عقلانية، ولا مساءلة نقدية لمضمرها بما أنها قول بلاغي غير حقيقي، ولا يصح قياسه بمقاس الحقيقة.

وهذه دعوى صحيحة قام عليها النقد الأدبي والتذوق الحمالي، وبها صار الأدب أدبياً. ونحن لا ننكر أدبية الأدب ولا

نجادل أن هذا شأن الأدب في كل ظرف وثقافة، عندنا وعند غيرنا من الأمم.

ولكننا مع التسليم بأدبية الأدب وجماليته وبحازيته، نريد أن نسأل سؤالاً مصاحباً، وهبو: هل في الأدب شيء آخر غير الأدبية...؟ وهل يخبئ الأدب من تحت جماليته شيئاً آخر غير جمالي...؟

نزعم في عرضنا لمشروع النقد الثقافي، أن في الخطاب الأدبي، والشعري تحديداً، قيماً نسقية مضمرة، تتسبب في التأسيس لنسق ثقافي مهيمن ظلت الثقافة العربية تعاني منه على مدى مازال قائماً، ظل هذا النست غير منقود ولا مكشوف بسبب توسعه بخماني الأدبي، وبسبب عمى النقد الأدبي عن كشفه، مذ انشغل النقد الأدبي بالجمالي وشروطه، أو عيوب الجماي، ولم ينشغل بالأنساق المضمرة، كنسق الشعرنة كما سنوضبحه بعد.

وإن كنا سنشرح نماذج لهذه الأنساق، إلا أننا هنا سنوضح المقصود المصطلحي لمفهوم النسق المضمر، يما أنه مصطلح مركزي لنا.

والمقصد هو أن كل خطاب يحمل نسقين، أحدهما واع، والآخر مضمر، وهذا يشمل كل أنـواع الخطابـات، الأدبـي منهـا وغير الأدبـي، غير أنـه في الأدبـي أخطـر لأنـه يتقنـع بالجمـالي و سلاعي لتمريس نفسه وتمكين فعله في التكويس التقافي لمدت التقافية للأمة.

ويتضح الأمر حينما نحدد شروط (النسق المضمر) وهي كالتالي: ١- وجود نسقين يحدثان معاً وفي آن، في نص واحد، أو فيما هو في حكم النص الواحد.

٢- يكون أحدهما مضمراً والآخر علنياً، ويكون المضمر نقيضاً، وناسخاً للمعلن، ولو حدث وصار المضمر غير مناقض لمعنني فسيخرج النص عن مجال النقد الثقافي، بما أنه ليس لدينا نسق مضمر مناقض للعلني. وذلك لأن مجال هذا النقد هو كشف الأنساق المضمرة (الناسخة) للعلني.

٣- لا بد أن يكون النص موضوع الفحص نصاً جمائياً. لأننا ندعي أن الثقافة تتوسل بالجمالي لتمرير أنساقها وترسيخ هذه الأنساق.

٤- لا بد أن يكون النص ذا قبول جماهيري، ويحظى بمقروئية عريضة، وذلك لكي نرى ما للأنساق من فعل عمومي ضارب في الذهن الاجتماعي والثقافي، والنحبوية هنا غير ذات مدلول لأن النحبوي معزول وغير مؤثر تأثيراً جمعياً. ولا يكون النحبوي مستمراً بل هو ظرفي. ونحن هنا لن نكون ناقدين نحصاب مستمراً بل هو ظرفي. ونحن هنا لن نكون ناقدين نحصاب مستمراً بل هو ظرفي.

فحسب، بل نقف على آليات الاستقبال والاستهلاك الجماهيري. ونكشف حركة النسق وتغلغله في خلايا الفعل الثقافي.

في هذه الشروط الأربعة يتحقق مفهوم النسق المضمر، وهو كل دلالة نسقية مختبئة تحت غطاء الجمالي ومتوسلة بهذا الغطاء لتغرس ما هو غير جمالي في الثقافة

وكما أن قيماً من مثل قيم الحرية والاعتراف بالآخر وتقدير المهمش والمؤنث، والعدالة والإنسانية هي كلها قيم عليا تقول بها أي ثقافة، ولكن تحقيقها عملياً ومسكلياً هو القضية. ولو حدث وكشفنا أن الخطاب الأدبي الجمالي، الشعري وغيره، يقدم في مضمره أنساقاً تنسخ هذه القيم وتنقض ما هو في وعي أفراد أي ثقافة، فهذا معناه أن في الثقافة عللاً نسقية لم تكتشف، ولم تفضح، ويكون الخطاب متضمناً لها، دون وعي من منتجي الخصاب ولا من مستهلكيه. وهذا ما ندعيه، وما سندلل عليه فيما بعد.

# ز. المؤلف المزدوج

يأتي مفهوم المؤلف المزدوج بعد هذه المنظومة الاصطلاحية لتأكيد أن هناك مؤلفاً آخر بإزاء المؤلف المعهود، وذلك هو أن الثقافة دانها تعمل عمل مؤلف آخر يصاحب المؤلف المعلن، وتشترك الثقافة بغرس أنساقها من تحت نظر المؤلف، ويكود مؤلف في حالة إبداع كامل الإبداعية حسب شرط خميس الإبداعي، غير أننا سنجد من تحت هذه الإبداعية وفي مصمر سص سحد نسقاً كامناً وفاعلاً ليس في وعني صاحب اسص، ولكنه سنق له وحود حقيقي، وإن كان مضمراً، إسا قدور بمشاركة نقافة كمؤلف فاعل ومؤثر، والمبدع يسدع عصا جميلاً فيما نقافة تبدع سنقاً مضمراً، ولا يكسف دلك غير النقد النقافي بأدواته المقترحة هنا.

هذه. إذن، هـي وظيفة النقـد التقـافي مـن الناحيـة الإجرائيـة، ونكن ما وطيفته من الناحية المعرفية...؟

#### - ٤ -

يس المنهجية الإجرائية من تبرير لوجودها إلا إذا توافس فيها شرطان، ولهما أن تفضي هذه المنهجية إلى نتائج بحثية تختيف بها على المنائج المعهودة في المنهجيات الأخرى، والثاني أن تكون هذه ستنح بحثية معتمدة في تحققها على هذه الإجراءات المهجية تحديداً. وإذا لم يتحقق هذان الشرطان فيان المنهجية مقترحة حيئذ ستكون مجرد لعبة رياضية ذهنية، هذا إن لم نقل إنها فدلكة خلصة ولسوف يكون تحقق هذي الشرطين دليلاً على العلاقة ما يين لمهج والنتيجة، وهذه هي الوظيفية العملية والمبرر العلمي والأحلاقي لقيام منهجية من نوع ما واكتسابها لصفتها العلمية.

وإذا حتنا إلى النقد الثقافي، بوصفه بديلاً معرفياً ومنهجياً عس النقد الأدبي، فإنسا سنمتحن أول ما نمتحن، أدوات هذا النقد بوصف المصطلح المحور والمطور عن سلفه الأدبي، وستكون علامة الاستقلال العلمي والجدوى المعرفية هي فيما يحققه النقد الثقافي في مقابل ما يعجز عنه النقد الأدبي.

ولاشك أن النقد الأدبي قد تعامل في تاريخه كله، قديمًا وحديثًا وما بعد الحديث، تعامل مع أسئلة جمالية النص، بشكل جوهـري، وأتبع ذلك بتقييد نصوصية النص، وجعل الأدبية قلعة محصنة بالترسيمات التي ظل النقاد يحرسونها على مـدي قـرون، ويبـدون ويعيدون في شروط تمثلها وإقصاء ما لا تتحقق فيه تلك الشروط، وتحولت (الأدبية) إلى مؤسسة ثقافية متعالية وطبقية، واحتكر الشرط الإبداعي حسب شرط المؤسسة الأدبية، وتم تصنيف الذوق والتحكم في الاستقبال ومن ثم الإنتاج، وحرى تبعاً لذلـك إبعاد خطابات كثيرة، لا تحصى في أنواعها وفي عددها، حتى صار المهمش أكبر بكثير من المؤسساتي. مع تقنين صارم لما هو حماني. وتم احتكار حقوق التعريف والتصنيف للمؤسسة الاصطلاحية التي ظلت محروسة على مدى الزمن(١).

<sup>(</sup>١) تحسن العودة هنا إلى الفصل الأول من كتاب ( النقد الثقافي ) وفيه رصد لمنن هده الملاحظات.

هذا أحدث فصلاً طبقياً بين ما تتعامل معه المؤسسة الأدبية، وبين ما هو مستهلك جماهيرياً، وصار الجمالي نخبوياً ومعزولاً، وجرى إهمال ما هو مؤثر وفاعل في عموم الناس، وانتسخل النقد بالنحبوي والمتعالي، وهذا ما جعل النقد قلعة جامعية معزولة وغير فاعلة في الناس، منذ أن تتعنت عن الشعبي والجماهيري وتركت مشية الفعل والتأثير ولم تعا بحركة الأنساق، مذ كانت منصوص هي الأهم في عمرف النقد الأدبي ولم تلتفت المؤسسة النقدية للأنساق.

هنا نأتى إلى أسئلة النقد الثقافي المقترحة، وهي:

١ - سؤال النسق بديلاً عن سؤال النص.

٣- سؤال المضمر بديلاً عن سؤال الدال.

٣- سؤال الاستهلاك الحماهيري بديالاً عن سؤال النحبة المبدعة.

٤- ويتوج ذلك سؤال عن حركة التأثير الععلية، وهم هي السص جمالي المؤسساتي، أم لنصوص أحرى لا تعترف بها المؤسسة، ولكنها مع هامشيتها هي المؤثرة فعلاً، وهي المشكلة للأنساق الثقافية العامة التي لا تسلم منها حتى المؤسسة بشخوصها ونصوصها.

هذه أسئلة لم يكن النقد الأدبي يهتم بها و لم يكن يقف عليها. ومن هنا فإننا سنشهد مجال النقد الثقافي، وسنلاحظ أنه محال منسى فعلاً ومغفول عنه.

ولسوف تأتي وظيفة النقد الثقافي المعرفية من هذا المحال المهمل.

ولكن التطرق للمهمل والمهمش لا يكفي فيه محرد الالتفات الكريم والإنساني، بل إننا فدرك ضرورة التأسيس المنهجي والنضري لمشروع كهذا، سبقنا إليه باحثون جادون في ثقافة العصر، في أمريكا وفرنسة وغيرهما، وتأخرنا نحن فيه، ولا بد من تدارك الأمر والشروع في الدرس النقدي في مجال النقد الثقافي.

ونميز هنا بين (نقد الثقافة) و(النقد الثقافي)، حيث تكثر المشاريع البحثية في ثقافتنا العربية، من تلك التي عرضت وتعرض قضايا الفكر والمحتمع والسياسة والثقافة بعامة، وهي مشاريع لها إسهاماتها المهمة والقوية، وهذا كله يأتي تحت مسمى (نقد الثقافة)، كما لا بد من التمييز بين الداسات الثقافية من جهة والنقد الثقافي من جهة ثانية، وهذا تمييز ضروري التبس على كتير من الناس حيث خلطوا بين (نقد الثقافة) وكتابات (الدراسات الثقافية) وما نحن بصدده من (نقد ثقافي) و نحن نسعى في

مشروعا إلى تخصيص مصطلح (النقد الثقافي) ليكون مصطلحاً قائماً على منهجية أدواتية وإجرائية تخصه، أولاً، شم هي تأخذ على عاتقها أسئلة تتعلق بآليات استقبال النص الجمالي، من حيث إن المضمر النسقي لا يتبدى على سطح اللغة، ولكنه نسق مضمر تمكن مع الرمن من الاختباء وتمكن من اصطناع الحيل في التحفي، حتى ليخفي على كتاب النصوص من كبار المدعين والتجديديين، وسيبدو الحداثي رجعياً، بسبب سلطة السق المضمر عليه.

وسنوضح هذه القضايا والتباساتها فيما يلي من قول.

\_ 0 \_

حددنا أربعة بحالات يتحرك فيها النقد الثقافي، وهي محور أسئلة هذا النقد. وأولها، سؤال النسق بديلاً عن سؤال السص، وهذا هو المفترق الجذري الذي يميز النقد الثقافي عن النقد الأدبي. فالنقد الأدبي يأخذ النص بوصفه إبداعاً جمالياً، تكون مهمة النقد معه هي في التعرف على جماليته وكشف قوانين هذه الجمالية، وهذا هو مفهوم المركزي في سؤال النقد الأدبي والنظرية النقدية الأدبية.

ومع التسليم بوجاهة السؤال عن الجمالية وقوانينها، ومع تأكيد عظمة المنجزات العلمية في هذا الحقل، إلا أننا لن بعجر على ملاحظة أن هناك ثغرة عميقة في حقل هذا السؤال الجمالي، إد لم تتنبه النظرية النقدية الأدبية إلى ما هو مختبئ في النصوص مس أنساق، وهي أنساق تتحرك في كثير من الأحيان على نقيض مدلول النصوص ذاتها وعلى نقيض وعي المبدع والقارئ، وهذا فعل نسقي وليس فعلاً نصوصياً، وليست النصوص إلا حوامل تحمل هذه الأنساق، وتمر من تحت أنف الناقد الأدبي دون كشف لها.

ولقد أشرنا إلى مفهوم النسق وشروط تكوينه الأربعة، وهذه الشروط الأربعة تكشف لنا أن مجال النقد الثقافي هو النص، ولكن اننص هنا يعامل بوصفه (حامل نسق)، ولا يقرأ النص لذاته ولا لجماليته، وإنما نتوسل بالنص لنكشف عبره حيل الثقافة في تمرير أنساقها.

وهذه نقلمة نوعية في مهمة العملية النقدية حيث نشرع في الوقوف على الأنساق، وليس على النصوص.

وهذا يقودنا إلى ما ذكرنا من أن النقد النقافي يأحد بسؤال المضمر بديلاً عن سؤال الدال، ونحن نقول هذا مع كامل وعينا بما لدى النقد الأدبي من مقولة عن الدلالة الضمنية، في مقابل الدلالة الصريحة (١). غير أن المضمر النسقي يختلف عن الدلالة الضمنية،

<sup>(</sup>١) عن رولان بارت ومفهومي الدلالتين الصريحة والضمية، انظر: الحطئة والتكفير ١٢٥ ـ ١٣٣.

لأن الدلالة الضمنية هي من معطيات النص بوصفه تكويناً دلالياً إبداعياً، وهي في وعي الباحث والمبدع وتدخل ضمن إطسار الإحساس العام للقارئ وتخضع لشروط التذوق، أي إنها في محيط الوعى النصوصي العام.

أما النسق المضمر فهو ليس في محيط الوعي، وهو يتسرب غير ملحوظ من باطن النص، ناقضاً منطق النص ذاته، ودلالاته الإبداعية، الصريح منها والضمني. وهذه بالضبط لعبة الألاعيب في حركة الثقافة وتغلغلها غير الملحوظ عبر المستهلك الإبداعي و لحضاري، مما يقتضي عملاً مكثفاً في الكشف والتعيين.

ثم إلى هذه المضمرات النسقية تتسرب فينا عبر حيلها، وتكون جماهيرية بص ما أو عمل ما دليلاً على توافق مبطن بين المغروس النسقي الذهني في دواخلنا، وبين النص، مما يدفعنا إلى الاستجابة السريعة إلى أي نص يضمر في داخله شيئاً خفياً يتوافق مع ما هو مخبوء فينا، ويحصل القبول السريع منا لهذا النص الحامل لذاك النسق.

وقد يكون ذلك في نكتة أو إشاعة أو قصيدة أو حكاية، من تلك الأشياء والنصوص التي نستحيب لها بسرعة وانفعال. وهي استحبة تمم عن توافقها مع شيء مضممر فينا، وحتى إن كانت دلالات هذه النصوص لا تتفق مع ما نؤمن به في العلن، وكم مرة طربنا لنكتة أو استمتعنا بحكاية، دون أن نفكر بما تحمله هذه أو تلك من منطق مضاد، كأن تكون النكتة عن النساء أو عن السود أو عن البادية، أو عن بعض أهل الأرياف، كالحمصي والصعيدي والسلاوي والحوطي والبدوي، مع أننا نقول بالمساواة وحقوق الإنسان. وننقد الغرب وغيره في موقفه التنميطي منا، وفي المقابل لا نلحظ تنميطنا للآخرين، ولا نسأل أنفسنا ما لنا نظرب ونضحت من شيء يتناقض مع مبادئنا...؟!، وهذه كمها مضمرات نسقية تحملها النصوص، ومن المهم أن نأخذها على أنها علامات تشف عن هذه المضمرات غير الواعية. ولما تزل الجمالية وسنطانها المجازي من أخطر أدوات العمى الثقافي عن هذه المنسقية المتغلغلة.

هذ هو النسق المضمر إذ يفعل فعله دون أن نعرض ذلك على النقد والكشف. ولئن كان الأمر واضحاً مع النكتة والإشاعة إلا أنه لا يتمتع بوضوح مماثل مع نصوص أحرى أكثر تعقيداً، ولا تتكشف فيها الأنساق المضمرة إلا بجهد بحثي حاص، كهذا الذي نقترحه. ولقد أشرت في الكتاب عن أمثلة من كبار مبدعينا كأبي تمام والمتنبي ونزار قباني وأدونيس، حيث نكتشف ما تنظوي عليه نصوصهم من أنساق مضمرة تنبئ عن منظومة طبقية / فحولية /

رجعية / استبدادية، وكلها أنساق مضمرة لم تك في وعي أي منهم، ولا في وعي أي منها، ونحن وهم ضحايا وتتائج لهذه الأنساق. وطلت هذه الأنساق اللاإنسانية واللاحضارية تتسرب في صميرنا انتقافي، دون كشف أو ملاحظة، حتى لنحد تماثلاً مخيفاً بين المحل الشعري والطاغية السياسي والاجتماعي، مما هو لب النسق وبؤرته غير الملحوظة. ولقد آن الأوان لممارستنا لمقدية بأن تتحرك باتجاه نقد الخطاب الإبداعي، من بوابة النقد لثقافي لتكشف ما يحمله الإبداع، لا من جماليات نسلم بها، ولكن من قبحيات نسقية لم نكن نتبه لها.

#### \_ 7 \_

يفضي بنا هذا إلى السؤال الرابع من أسئلة النقد الثقسافي، وهو سؤال التأثير الذي تخلفه هذه الأنساق المضمرة، ولقد قست في الكتاب بمفهوم (الشعرنة) وهو مصطلح يشير إلى مجموع السمات التي انتقلت من كونها الجمالي الخالص إلى كون حضاري ثقافي، وهي سسات تصبغ سلوكنا الثقافي وتتحكم في خطاباتشا الأحرى بفني منها والفكري، وكذا المسلكي.

وقيم من مثل المجاز، وكون القول منفصلاً عن الفعل، وتقسل الكذب، والاستئناس بالمبالغة، والطرب للبليغ، كل هذه قيسم

شعرية والاشك، ولكنها تحولت مع الزمن لتكون قيماً ذهنية ومسمكية في ثقافتنا كلها حتى لقد صرنا كائنات بحازية، وتشعرنت نظرتنا إلى أنفسنا وإلى العالم من حولنا، مثلما تشعرنت قيمنا، وتشعرنت ذواتنا.

ويضاف إلى ذلك ويتلازم معه صورة الفحل، الذي هو صياغة شعرية في الأصل، ولكنه تحول ليكون نموذجاً ذهنياً اجتماعياً وسياسياً، ولم يعد مجرد قيمة مجازية شعرية.

وهذ في زعمي ابتدأ في المطبخ الشعري، وتوسل بالجمالي الشعري، واستعان بكوننا أمة شاعرة وبكون الشعر هو ديوان العرب، وبكونه علم قوم لم يكن لهم علم سواه، وهذه كمها حقائق جمالية فنية، تحولت لتصبح حقائق احتماعية وثقافية.

وكما أن المجاز تعبير متعال على المنطقي والعقلاني، ولا يقاس بهما، فإن التفكير ذاته صار كذلك غير عقلاسي ولا منطقي، وكذا هو شأن المسلك، وكافة صيمغ الخطابات، السياسسي والإعلامي منها وكذا الاجتماعي.

هذا مؤشر ونتيجة لمفعول الجمالي الشعري فينا، وهمو مفعول كان من لممكن أن يضل في حدود مجاله الطبيعي، الذي هو بحال الجماليات والتذوق الجمالي، غير أنه انتقل انتقالاً غير ملحوض، ولا منقود، إلى سائر الخطابات والمسلكيات.

هذا ما أقصده بالشعرنة بوصفها قيمة شعرية في الأصل، ولكنها انتقلت لتشمل النذات الثقافية والقيم الحضارية، وصرنا كائنات مجازيمة / شعرية / متشعرنة، يسود فينا الانفصال سين القول والفعل، وتتحكم فينا قيم المجاز على حساب قيم العمل. ومثلما تحولت قيمة الكرم والشجاعة من قيم إنسانية عملية, إي قيم بلاغية كاذبة، بفعل الشعراء ومكافآت الأمراء، كما تحولت هاتان القيمتان، وهما أهم قيم العربي، فإن قيم الثورة والوصنية والحرية والاستقلال قد تحولت في خطابنا المعاصر من قيم إنسانية إنى قيم محازية(١). وكما كان الفحل الشعري بتفرده وتعاليــه حــاء الصاغية السياسي. ووراء النموذجين كنانت الأنا المفردة الملغية للآخر، وهي الأنا الشعرية في الأصل. غير أنها تحولت لتصبح الأنا النسقية، وتصبغ كل أفعالنا بصبغتها، ثما يؤكد تشعرن هذه الذات الثقافية العربية.

\_ Y .

بقي أن أشير إلى إشكال دار في نفوس الكثيرين ممسن قرأ دعواي هذه، وهو إشكال يتعجب من أن يكون الشعر هو السبب في ذلك كله، وهذا ما لم أقله.

<sup>(</sup>١) سا تفاق ١٤٥.

فأنا لا أضع الشعر في معادلة السبب والنتيجة، وإنما أقبول إن الشعر (حامل نسق)، وأقول إن الشعر هو (العلامة) الكاشفة لهذا النسق، وبما أن الشعر (علامة)على النسق، وبما أنه (حامل للنسق) فإن الشعر هنا يصبح هو المطبخ المنتج لهذا النسق، لا بمعنى أنه هو السبب، ولا أنه نتيجة، ولكن بمعنى أن الجسد الحامل للفيروس هو الذي ينشره ويديمه، وهذا لا يعنى أن الجسد هبو الفيروس، وإنما هو حامل له. وبما أنه حامل له فهو إذن بحاله وكونه.

وإذا قننا هذا فلن يكون من المجدي أن نوجه أصابع الدوم إلى السياسة والساسة (١) تحديداً وحصراً، ولا إلى التربية والتربويين. لأنهم أولاً نتائج نسقية، ثم هم من صنعنا نحن وصنع ثقافتنا المستحيبة لهذا النموذج والمفرزة له، ولا شك أننا نحن الذين صفقنا لطغاتنا حتى لقد جعلناهم يشعرون بأنهم ضروريون لوجودنا ودوام حياتنا، وهذه كلها نتائج نسقية، ولاشك. والعلة هنا ستكون في غياب الحس النقدي في ثقافتنا، نقد الذات ونقد الخطابات المكونة لهذه الذات. وأرى أن الوقوف على معالم الشعرنة سيكون سبباً قوياً للكشف، لا بمعنى أن الشعر هسو السبب، ولكن بمعنى أن لدينا مخزناً نسقياً لا بد من الكشف عن

<sup>(</sup>١) طرح الدكتور عبد العرير السبيل مفهوم (السبسنة) بديلاً للشعرنة. في معاقشته لمكرتي، انظر : عمد الرحمن السماعيل: العدامي الناقد، قراءات في مشمروع العدامي اللقدي، كتاب الرياض، مؤسسة اليمامة الصحفية، الرياص ٢٠٠٢.

حباياه. ولا سن عندي أن الشعر هو الحامل النسقي وهو العلامة التقافية التي لو تعرفنا خباياها لعلمنا الشيء الكثير والخطير على أنساقنا الثقافية المضمرة، مع التوسل بأدوات النقد الثقافي كما هي محددة في الفصل الثاني من الكتاب.

إن التحول في النطر إلى الشعر من كونه خطاباً فنياً إلى كونه خطاباً ثقافياً، ثم بكونه حامل نسق. سوف يساعدنا على تعرف العلامة الثقافية، بعيداً عن حصر ذلك في سؤال السبب والنتيجة.

ولقد يكون من الطريف هنا أن أشير إلى مثال نيتشة عن عبة السبب والنتيجة وعن تبادلهما للأدوار، وذلك بمتال رجل يشعر بوخز في ظهره، ثم يبدأ بالتحسس قرب موضع الوخز، فيجد دبوساً في قميصه. هنا يسأل نيتشة: أنيس الوخز هو السبب وليس النتيجة...؟ ألم يكن الوخز هو الذي كشف عن الدبوس، ولوظل الدبوس دهراً من دون هذا الوخز لما علمنا به(١).

هذه العلاقة المتبادلة بين ما هو سبب وما هو نتيجة ومع ما فيها من تشابك هو ما أود أن أستحضره في حال الكلام على الشعرنة وعلى مصدرها، وهو سؤال يجب ألا نرتبك في أمره، لأننا هنا نبحث عن علامات ثقافية، وليس عن مظاهر سلوكية، بل ، ل المظاهر هي نتائج نسقية وليست أسباباً، والسياسي نم

<sup>(</sup>١) حصنة والتكفير ؛ ٥.

يصنع نفسه، وإنما هو وليد لثقافة نسقية، كما أن الشاعر لم يصنع نفسه، وإنما هو وليد لثقافة، والنسق حينئذ هو مضمر ثقافي، لا بد من كسفه، والبحث عن علاماته. ولذا وجدنا الحداثي رجعياً، ووجدنا الحداثة العربية ضحية نسقية، لا لوعي الأفراد، وإنما لهيمنة انسق عبر بقائه في المضمر، مع عدم البحث عنه وكشفه وتعرف مواقع احتفائه.

وسأشير في المبحث التالي إلى أمثلة تطبيقية مما تم إنجازه تحت مقولة (النقد الثقافي).

#### **- ^ -**

# أ- الشعرنة ناتجاً نسقياً

لا شئ في كون الثقافة العربية ثقافة شعرية، فالشعر بحق هو ديوان العرب، ليس في القديم، فحسب، بل لما يزل كذلك، حتى لدى أولئك الذين لا يقرؤون الشعر ولا يحبونه، فالشعر لم يعد نصوصاً في دواوين، ولكنه قد تغلغل مع الزمن ليكون في داخيل الجيبات التكوينية للثقافة نفسها، ومن لا يقرأ الشعر يقرأ السيوك ويرت . نقيم الثقافية ويستهلك الأنساق الثقافية المتمكمة مس تكوينه الثقافي، وهي قيم شعرية ومجازية متشعرنة حسب دعوانا.

وتأتى القصة من وقت مبكر، وذلك في أواخر العصر احاهدي، ولقد كمانت الثقافة في الأصل ثقافة حرة تنمو بطريقة طبيعية فطرية. وظل هذا الشأن حتمي جماءت الممالك العربسة في شمال الجزيرة العربية، مملكة المناذرة ومملكة الغساسنة، ومنع هساتين المملكتين جاء التغير الجذري في حركة الثقافة. فهاتبان المملكتبان قامتا عسى نموذج غير عربي، ولقد تأثرا في النصودج المجاور من المعرس والروم، وهذا التأثر أفضى بملوك العرب هؤلاء إلى التأسلي بالنمص لإمبراطوري والبلاط الملوكي، وما فيه من طقوس لحكم فردي قطعي، غير أن الملوك أنفسهم ما زالوا على عهد بنظام القبيلة ونظام شيخ القبيلة، وهنو النظام اللذي يقنوم على تناغم محكم بين القبيلة في اختيار شيوخها. وهو اختيار تتحكم فيه قوانين السيادة، بمعنى أن السيد يكتسب تميزه عبر إخاره، إذ لأصل هو تساوي أفراد القبيلة، وعدم تميز واحد عن واحد لا في النسب ولا في الكسب، ويتميز المرء قبلياً إما بشمجاعته فردية الممتحنة والبارزة فيكون فارساً، أو بكرمه البارز وأريحيته الروحيـة والسلوكية، وقد يجمع بينهما فيكمون في قمة السيادة، أي إنها سيادة مكتسبة بقيم حقيقية وعملية، وهنذا هو قانون الزعامة والسيادة في العشائر، غير أن قوانين الملكية هبي قوانين تكتسب بالوراتة، وسيكون السيد هنا سيداً لأنه ورث الكرسي عي أبيه،

وهذه هي معضلة ممالك العرب الشمالية، ولم تكن معضمة في ممالك الوسطى والحنوبية تحتفظ بالنظام القبلي في منح السيادة.

في ممالك الشمال نشأ نظام هجين، بير التأثر بالنمط الإمبراطوري الفارسي / الروماني، وبين التمسك بالقيم القبية، والقيم القبلية كما قلنا هي قيم الشجاعة والكرم، ولكن شجاعة المبوك الوارثين غير ممتحنة وكذا فإن كرمهم مختلف عن الكرم البدوي، حيث الكرم البدوي هو كرم إغاثة للملهوف والمقطوع، هو كرم إنساني لا يقصد به نفع ولا دفع ضرر، وهذا هو الأصل في نظام الضيافة القبلية (1).

غير أن تغيرات جذرية صارت تأخذ مكانها مع بلاط ممالك الشمال، فالملك الغساني والمناذري صارا محتاجين إلى كسب سمات السيادة في الشجاعة والكرم، وهذه حاجة ثقافية تستدعيها شروط الوجاهة، وكأن هذه اخاجة قيد صارت فرصة تجارية سانحة وجد من الشعراء من استغلها، فنشأ شعر التكسب، وحالنابغة والأعشى، وهما أول شاعرين يهبان لشعر المديع ويؤسسان لنمط ثقافي مختلف، تغير بسببه مسار الشعر، ومسار العلاقة ما بين السياسي والثقافي، وحصل تواطؤ بين المثقف، وهو

<sup>(</sup>١) نصر تحليلنا لموضوع الكرم والكرم النذوي في : النقد الثقافي، ص ١٤٥.

الشاعر في ذلك الزمن، وبين السياسي، فصار الشاعر يؤمن للملك الممدوح مبتغاه من وصف بالشجاعة والكرم، وكأنما يؤمس له شروط السؤدد والتميز، وفي المقابل صار الملك يعطي مادحيه مالاً ووجاهة.

وفي وسط ذلك تأسس نمط ذهني يقوم على القطع بكذب الخطاب، فالمادح يعلم أنه يكذب، والممدوح يعلم بهذا الكذب، والوسط الاجتماعي لا يخفى عليه ذلك، وكل الصفات الممنوحة للممدوح هي صفات شعرية مجازية بلاغية لا تقاس مقاساً حقيقياً ولا منطقياً. وهذا تواطؤ ثقافي وإجماع نشأ منذ تلك اللحظة.

وهنا صار كسب الصفات هـو كسب بحـازي وليس تحقيقاً. عملياً.

ثم نشأ فن آخر يردف فن المديح، وهو فن الهجاء، ولا يقوم مديح بغير هجاء، ومذ كان المديح كذباً فإنه لا يعمل عمله إلا بمصاحبة الهجاء، والشاعر لا يدرك كل غايته إلا لأنه مثما يمدح ويمجد فإنه أيضاً يهجو ويشهر ويفضح، وكل ممدوح يعلم مه ذا لم يعط هذا المداح فإنه سينقلب إلى هجاء. وهذا أنشأ حواً انتهازياً ونفاقياً إضافة إلى النمط الكاذب.

قام هذا النموذج في أواخر العصر الجاهلي، ولما حاء الإسلام توقف هذا النمط أربعة عقود، غير أنه نمط نسقي متمكن، ونموذج ماثل ومتحقق، ولذا فإن تحول الخلافة إلى ملكية في عصر بني أمية أعاد الحاجة إلى ذلك النمط، وتحدد التواطئ بين الثقافي والسياسي، بين الشاعر المداح والملك المحتاج للمديح، وبينهما صرة ذهب من بيت المال. وهكذا عاد الموذج ليبقى على مدى قرون الثقافة العربية.

وهو نموذج يقوم على الكذب المحازي وعلى منح الصفات مدفوعة الثمن وعلى تمحيد السيد مهما كان هذا السيد، وفي الوقت ذاته هو كذب متفق على كذبيته، بين المادح والممدوح، وفي الوسط الاجتماعي، ولقد سوقت الثقافة بكل رموزها لهذ النسق، حتى لقد صاروا يسمون الشاعر المداح الهجاء بالشاعر الفحل، ولا يعطون هذه الصفة لمن لا يتميز بالمدح والهجاء. ولقد تأكد هذا في زمن العباسيين حيث حرى تدوينه والتنظير له وتعزيزه نقدياً وثقافياً.

هذا نموذج يقوم على مجازية الخطاب وعدم واقعيته، وعلى كذبه ومبالغته وعلى تحسين ذلك، حتى صار أحسس الشعر أكذبه، كما يقوم على أن الكسب لا يتم بالعمل وإنما بالادعاء، فالشاعر يكسب المال بلسانه الكاذب، والممدوح يكسب الصفات لا بعمله وجهده ولكن بأن اشتراها من المزاد الثقافي. وفي وسط ذلك يأتي شعر الهجاء ليشكل خلفية مضمرة لكل مديح، وهذا نفاق لغوي وسياسي وثقافي.

تأسس هذا النموذج واستمر حتى انغرس في النسق الثقافي، وحل الإعلام أخيراً محل الشعر ليقوم بالدور نفسه، مانحاً صفات الثناء وكاذباً ومكتسباً في الوقت ذاته، ومضمراً التهديد بالذم، إلى لم يكن العطاء.

هذا نموذج ثقافي دخل فينا منذ وقت مبكر، وظل يفعل فعده، حتى صار الخطاب خطاباً مجازياً، يقول مالا يفعل، كما هي صفة الشعر. ولم يكتف الأمر بأن صار خاصية شعرية، بل إنه عبر التو صؤ مع السياسي صار نسقاً سلوكياً واحتماعياً ونفسياً، وصار الخطاب الثقافي كله خطاباً مزدوجاً بين الصدق والكذب وبين المدح والهجاء، كما صار الادعاء والمجازية هما النمط السائد، في غالب السوكيات الاجتماعية.

وفي الوجه الآخر تأتي صورة الأنا الشعرية الطاغية لتتحول إلى أنا اجتماعية طاغية أيضاً، على الغرار الشعري النموذجي.

وكان الأصل في الأنا هو النحن القبلية، فالشاعر كان يتحدت باسم القبيلة، حاملاً قيمها وتصوراتها عن نفسها، كما هي قصيدة عمرو بن كلشوم، التي تبرز فيها النحن القبلية أدق تعبيراتها عن مكانها في الوجود والجوار وعلاقاتها مع غيرها، غير أن نشوء فن المديح المتكسب به

بقل التركيز من النحن القبلية إلى الأنا الذاتية، فصار الشاعر يتمركز حول نفسه، مذ صار الشعر مادة ذاتية، لا صوتاً للقبلة.

ومع هذا التحول في مركزية الأنا فيإن هذه الذات المتمركرة على نفسها نقلت معها الصفات التي كانت في الأصل هي صفات النحن القبلية، من الفخار المطلق والتعالي على الآخرين واتخاذ القوة قيمة مطلقة، وفي أن القوي مستبد يملأ البرحتى يضيق منه، وماء البحر يملؤه سفيناً، وفي أن جهلهم فوق جهل اجاهينا، وصغيرهم تخر له الجبابر ساجدينا، في مركزية مطلقة حول الذت وفي تعال مطلق على الآخر، وورث الشاعر المفرد هذه السمات ومنحها لنفسه، وصار الفحل الشعري، بصفته المفردة، لا بصفته القبلية الكلية.

هنا نشأت صورة الفحل، صورة الذات الطاغية، وهي ولا شك صورة مجازية، غير أن مجازيتها لم تمنعها من أن تكون حقيقة احتماعية وسياسية وثقافية، بمعنى أن الصورة الشعرية التذوقية المجازية تحولت لتصبح نموذجاً ذهباً يتم استيعابه واستنباته عبر الخطاب الشعري، ثم يجري استنساحه احتماعياً وذهنياً بعسح صورة ثقافية نسقية.

وهو في الأصل طبخة شعرية لكنه تحول إلى المائدة الاجتماعية، حتى لنجد الطاغية السياسي، والفحل الاجتماعي، مثــل شـخصية (سي السيد) عند نجيب محفوظ، وشخصية المستبد الاجتماعي والثقافي، نجدها كلها صوراً حقيقية ومسلكية تعيد صياغة الفحل الشعري ذي الأنا الطاغية، والملغية للآخر والتي ترى أن الكون مسخر لحدمتها، وأنها هي ضرورة حتمية للكون، ولولاها لما قامت الكائنات، وهي شخصية الأوحد المطلق، الذي يجوز له ما لا يجوز لغيره، وعداوته بئس المقتنى، وهو الفحل الدي لا سواه، وكل من سواه هو زعنفة لا عربي ولا عجمي، بما أن قوله هو قول متعال على المنطق والعقلانية ومجازه مجاز مثالي، ويقور ما لا يفعل، وله أن يكذب، وكذبه عذب ومبرر، ومبالغته في القول والادعاء مقبولة، بل مطلوبة.

هذه كلها صفحات للطاغية، مهما كان نوع هذا الطاغية، اجتماعياً وسياسياً، وهي في الأصل سمات في انشعر و ساعر، ولكن الشعر ظل يحمل هذه السمات وتمر علينا عبر تكوينها المجازي، مما يجعلها فوق النقد، ولا نحاسبها بمقاييس الحقيقة و لمصق. بما أنها مجاز، ولكن هذا المجاز صار نموذجاً ذهنياً، يجري إنتاج النسق الثقافي بناء عليه، والثقافة تظل تنتج أنساقها وتريد منها وتهيئ التربة لها وتشيعها.

وإد قارنا بين سمات المجاز الشعري والفحل الشعري، وسير سمات الفحل الاجتماعي والطاغية السياسي، لـو قارنـا لوحدنـا هذا التماثل الخطير بينهما، مما يعنى أن الشعر (حامل نسق) وأنه (علامة ثقافية) ذات بعد بسقي، مع ما فيه من جمالية، وما فيه من تأثير نفسي وذوقي بليغ، وهذا التأثير هو ما يسوق النموذح ويقوي فعله فينا، ويسمح باستنساخه سياسياً واجتماعياً. وهذا ما نقصده بمصطلح (الشعرنة) حيث تشعرنت الثقافة، وتشعرنت معها الذات وتشعرنت الرؤية، وصرنا كائنات مجازية، تقول ما لا تفعل، وتكذب الكذب الجميل، وتتمركز الذات على نفسها، وتتحافى مع قيم العمل لتأخذ بدلاً من العمل بالمحاز، وحدث فصل رهيب بين القول والفعل، وصرنا ننسب الصفات والسمات إلى فحولنا السياسيين والاجتماعيين نسبة مجازية، وكل صفة تقال هي صفة مغتصبة وليست من ناتج العمل والمسلك الحق.

كل هذه سمات نسقية، إذا لم نكشف مواطن تفريخها وتزيينها الذهني فنحن سنظل نعيد إنتاجها دون وعي ونسبب ديمومتها وعدم تقلصها مع ازدياد الوعي الثقافي عندنا، وكأننا نظر ننتج مزيداً من الطغاة ومزيداً من الفحول، حتى إن مشروع الحداثة العربية الشعرية جاء ليكون مشروعاً في التفحيس، ومشروعاً في اللاعقلانية واللامنطقية، مما يجعله مشروعاً رجعياً، وإن بدا في ظاهره حدائياً(١).

<sup>(</sup>١) شرحت ذلك في الفصل السابع من : النقد الثقافي.

ومن حق سائل أن يسأل ماذا عن الخطابات المعارصة في التقافة العربية، وهذا سؤال في مكانه، وهو ما سنتعرض له في المحتير التاليين، وأحدهما عن خطاب الحب، والآخر عن خطاب المعارضة، وخطاب النهضة، وما يمكن أن نتصوره عنهما في ظل هيمنة نسق الشعرنة والتفحيل.

### ب- الحب النسقي وتفحيل العشق

يبرز حطاب الحب في الثقافة العربية، وكأنما هو خطاب في التفاني في الآخر، وتبدو عليه المثالية والصدق والوفاء، وهو في ظاهره خطاب مناف للفحولية وينم عن نوع راق من العلاقة بسين جنسين، فيه احترام وإحلال للسرأة وإخلاص في العلاقة معها وترفيع لمنزلتها، مما هو نقيض للفحولة الطاغية كما وصفناها في البحث السابق وبما أمه كذلك فإنه ينقض الشعرنة ويؤسس خطاب إنساني مختلف.

هذا هو ظاهر الأمر، ولكن المحــزن أن هــذا ظــاهـر، فحســب، وليس هو جوهر الخطاب ولا هي حقيقته.

و و لا الأشياء الملاحظة هنا هو موقف الثقافة من خطاب حس، ولقد كانوا يرون أن شعر الحب ليس من سمات الفحولة، وإدا وصفوا شاعراً بالفحل فإنهم يقصرون هذا على شعراء المديح

والهجاء والفخر، وهذه عندهم هي فنون الفحول، أما المتغزل فهو عندهم ربع فحل، أو ربع شاعر، وليس في طليعة الاهتمام والتقدير، هذا من حيث الحكم النقدي التصنيفي على الناتج الثقافي.

أما لو دخلنا في خطاب الحب نفسه، فإن ما نجده في هذا الخطاب هو ارتباطه بحال من النفي الدائمة، فالحب عندهم حنون، وهو موت، وهو فقدان للرجولة كما هو فقدان للعقل، وهو أشبه ما يكون بمؤامرة ضد الفحولة، والمرء إذا أحب فإنه يتأنث، كما وصفوا الغزل بأنه التخلق بأخلاق النساء، وقاموا بذم الهوى والنعي عبى من عشق. وكل قصص الحب وحكاياته وأشعاره والمرويات فيه، تشير إلى أن العشق بمثابة كارثة تصيب الرجل، وهو يصرع ذا اللب حتى لا حراك به، وهن الذين قتلننا ثم لم يحيين قتلانا، والمرأة تصرع الجبار، إلى كل ما هنالك من ذم مبطن للحب.

وفي مقابل ذلك فإن النظام الاجتماعي يمنع الحب من أن يكون سبباً للزواج، وكلما شاع حبر حب بين محبين فإن النتيجة هي في منعهما من الزواج، وهـذا معناه أن الثقافة لا تـرى الحب أصـلاً إنسانياً واجتماعياً. كما أن القصص والمرويات تؤكد وهمية حكايات الحب، وقد روى أبو الفرج في الأغاني أن حكاية محبون ليلى كانت ملفقة ولم تكن حقيقية، وفي بعض رواياته ما ينص على الاستهراء بالقصة وتسفيه أحداثها.

كما أن الروايات تؤكد كذب قصص بعض الشعراء ممن شاع حمهم وشعرهم العزلي من مثل كثير عزة الدي قالوا إنه يتقبول في حبه وفي غزله بعزة. وكثيراً ما يجري فصل بين الحب والمحبوب، حتى ليكون التغني بالحب هو للجمال البلاغي واللعب المجازي، وترد أسماء المحبوبات لتكملة الوزن، بل إننا لنجد أسماء المعشوقات في التراث العربي هي واحدة مكررة من مثل ليمي وهند ودعد ولبني، مما يشير إلى نمط مجازي أكثر مما هو نمط واقعي، بن إن المتنبي استهزأ بالحب وتساءل في كلمة بالغة الدلالة في نسقيتها: أكل فصيح قال شعراً متيم.

وهو يشير هنا إلى أن التغزل لعبة مجازية، تأتي لتزيس الكلام وافتتاح القول به، ولقد صرح بذلك النقاد وقالوا إلى التشبيب بأتي عنح المعوس إلى سماع شعر المديح أو غيره من الأغرص، ولم يكن الحب غرضاً رئيساً، بل إن قصيدة (يا ليل الصب) كانت قصيدة في المديح، ولم يكن الغزل فيها حقيقياً، وإنما هو افتتاح تزييني بلاغي، وهي مع هذا من أشهر قصائدنا، وعبها من

المعارضات ما يبلغ المقات، وكل معارضاتها هي لعب بلاغية. وهذا يدل على أن أهم خطاب في الثقافة العربية، أي خطاب الحب، همو خطاب مجازي، ولم يتمكن من التوثق في الذات الثقافية ولم يتحول إلى صورة مسلكية ونمط في العلاقة الاجتماعية والإنسانية، والسؤال هو: لماذا...؟

غيل السبب في هذا الأمر إلى كون النسق الثقافي المهيمن هو لنسق الفحولي، وبما أنه كذلك فإن هذا النسق يتوسل بكل الوسائل الممكنة لكي يمنع قيام خطاب مضاد، وكل خطاب تتبدى فيه علامات كسر النسق الفحولي تجري دوماً محاصرته وتضييق بحاله، بل تشويهه، كما حدث لخطاب الحب، الذي تحول من خطاب في التفاني في الآخر وفي المساواة في العلاقة الإنسانية، مما هو نقيض النسق الفحولي، غير أن الثقافة، عبر حراسها وعبر حيلها النسقية المحكمة، تمكنت من تشويه خطاب الحب، وإظهاره بمظهر الخطاب غير الفعال وغير الحقيقي، وتحويمه الى مجاز ومتحيل جمالي، لا واقع له، ولا تمثل لقيمه.

وكما حدث في تجيير خطاب الحب وشعرنته، فإن خطاب الحداثة العربية ما إن نشأ على يد امرأة همي نازك الملائكة، ولدأ مشروع في تأنيث القصيدة العربية، وبرز شعراء ذكور يؤسسون

لنسق جديد إنساني ومناهض للفحولة، كالسياب<sup>(۱)</sup>، ما إن ظهر ذلك حتى توسلت الثقافة بحراسها وأظهرت لنا شعراء أعادوا تمحيل القصيدة، واستعادوا قيم النسق الفحولي المتشعرن، مثل أدونيس، الذي يبدو على السطح حداثياً تنويرياً، غير أنه شاعر نسقي فحولي، وعبر هذا لم تعد الحداثة مشروع تغيير، بل صارت مشروع تنسيق (أي غرس النسق وتعزيزه كما كان أو أكثر)، وهذه كلها دلالات على طريقة مسار النسق وتمركزه، حتى ليقضي على كل محاولة للحروج عليه.

### ج- نسقية المعارضة

في قصيدة من القصائد ذات المدلول النسقي الكاشف، يقول الشاع:

بنو اللقيطة من ذهل بسن شيبانا عند الحفيظة، إن ذو لوثة لانا طاروا إليه زرافات ووحدانا في النائبات على ما قال برهانا لو كنت من مازن لم تستبح إبلي إذن لقام بنصري معشر حشن قوم إذا الشر أبدى ناجذيه لهم

<sup>(</sup>١) عن مشروع تأميث القصيدة، انضر : عند الله الغذامي : تــأنيث القصيدة و نقــرئ المحتلف ص ١١١، المركز العربي الثقافي، المدار البيصاء / بيروت، ١٩٩٩.

لكن قومي، وإن كانوا ذوي عدد يجزون من ظلم أهل الظلم مغفرة كأد ربئ لـم يخلـق لخشـيته فيت لي بهـم قوماً إذا ركبوا

ليسوا من الشر في شيء وإن ها ومن إساءة أهل السوء إحسانا سواهُم من جميع الناس إنسانا شدوا الإغارة فرساناً وركبانا

هذه الأبيات جاءت في الحماسة غير منسوبة لشاعر (١)، وعدم نسبتها تنم عن كونها بموضع القانون النقافي العام، إذ إنها قابلة لأن تكون لأي شاعر، بل إنها قول كلي جماعي، يكشف عن دلث أن الشاعر العربي الكبير سليمان العيسى وضعها في مختارات شعرية له، عنوان هذه المحتارات هو (حب وبطولة)(٢)، وقدم لها بمقدمة تشير إلى تمكن هذه الأبيات من نفسه، بوصفه ضميراً لهذه الثقافة، وذواقة لها.

وهي في الحماسة قد جماءت في مفتتح القصائد، وكأنما هي فاتحة الشعر وهمي، كدلث فعلاً، لأنها علامة نسقية شمديدة الدلالة.

وهي لا تدل على النسق الرسمي المهيمن، فحسب، ولكنها،

 <sup>(</sup>۲) سليمان العيسى : حب وبطولة، مختارات من الشعر العربي، ص ۲۱، مكتمة لشرق، حلب، ۱۹۲۰.

تدل على سق المعارضة. وإن كان الرسمي فحولياً متشعرناً، فإن المعارضة تحمل العيوب نفسها، وفي بيت للشنفري يقول:

هم القوم لا مستودع السر ذائع لديهم ولا الجاني بما حر يخذن

وهو في بيته هذا يصف القوم المختارين، ويحدد النموذج الراقي للنوع الثقافي المطلوب.

ويتفق بيت الشنفرى مع أبيات الحماسة، في تمجيد القيم الفحولية التي لا تقيم وزناً للعدل والإنسانية والتسامح، ولكنها تمجد القوة، بصفة الغاشم والظالم، وموقع الآخر في هذا الخطاب هو موقع دوني وغير اعتباري.

وإذا كانت الذات متشبعة بذاتيتها بحيث لا يمكن تصور الوجود، مشالاً، وواقعاً معاشياً، إلا عبر تفوق الذات وإلغائها للآخر، وتمجيد الظلم والبطش، مادام أنه انتصار للذات، بغض النظر عن قيم الحق والصدق والعدالة، فهذه هي الذات الفحولية، التي نحد نشعر علامة عليها وحاملاً لها، وغارساً لنسقيتها في الذهنية العربية المتولعة بالشعر، وعبر تولعنا بالشعر يتم تنميطنا على غرار سقي واحد، يدل على هذا تحويل خطاب الحب إلى خطاب ممسوخ، وغير متحقق القيم، مع نسخ قيمه وتحويلها إلى متحيل بجازي.

ويدل عليه تحويل مشروع الخداثة العربية من مشروع في الأنسنة، وكسر عمود الفحولة، إلى مشروع في التفحيل.

كما يدل عليه تحويل كل معارضة، ثقافية أو سياسية أو اجتماعية، إلى معارضة نسقية. وأول مثال عليها وأبرزه هو تحـول لمعارضة العباسية ضد بني أمية، من معارضة ضد الظلم، وضد الفساد، وهو ما تدعيه خطب العباسيين وأقوالهم، تحولت هذه المعارضة إلى حكم أشد ظلماً وفتكاً من حكم بني أمية، حتى صار أول خلفائهم يحمل مسمى السفاح، وحتى صارت أكبر حركة فكرية في العقل والعدل، وهي فرقة المعتزلة، صارت أكبر قامع ثقافي متسلط ضد مخالفيهم، وكان المأمون هو الأكثر ثقافة من بين العباسيين، وهو الأكثر بطشاً بخصومه ومخالفيه. وهذا يدل على علاقة بين الثقافة والتسلط، وقد كان المفترض عقلياً أن نـرى نسقاً يقوم على الحرية والعدل والعقل، كما هو ظاهر الخطاب الاعتزالي، غير أن الرسمي والمعارض مثلما العقلاني والمحافظ يتصرفون على نسق واحد، وهـذا يكشف أننا في ثقافة نسقية، يتساوى الجميع في تمثل هذه النسقية وإعادة إنتاجها.

هذه شواهد على نسقية الثقافة، من حيث إن كل خطاباتها قد تشعرنت وتفحلت، وهذا يشمل السياسي والاجتماعي مثلما يشمل الفكري والثقافي، والشعر دوماً هو العلامة على هذا وهـو حامل هذا النسق، لا بمعنى أنه السبب فيه، ولكن بمعنى أنه هو بدنيا عليه، وهو المسوق له، ولقد اتخذت الثقافة الشعر وسيلة لتمرير أساقها واستدامتها وغرسها لأن الشعر هو خطاب العرب الأول وهو ديوانهم وسجل ذاكرتهم، ولما يزل كذلك من خـلال تغلغله في النسيج الثقافي حتى لقد أصبحت الخلايا والجينات الثقافية حينات متشعرنة، وهذا ما يقتضي نقداً ثقافياً يكشف عين الأنساق ويعريها، ويتتبع تطورها في خطابات أخرى غير الشعر، بعد أن خرجت من المطبخ الشمري إلى المائدة الاجتماعية. وإلى سائر الخطابات والسلوكيات، مما يجعلنا نقول بفحولية لثقافة وتشعرن الأنساق الثقافية، أي إنها تحمل القيم الشعرية المجازية ذات العمق المستفحل، ولا بـد مـن نقـد هـذه التقافـة وكشــف تحولاتها ولعبة الأنساق فيها.

هذه هي صرورة النقد الثقافي، بمنهجيته المشــروحة هنــا، وهــي وظيفته وإضافته.

بل نقد أدبي

### الدكتور عبد النبي اصطيف

# نقد أدبي أم نقد ثقافي؟

هن ستنفد النقد الأدبي مسوغات وحوده وأخفق في تأدية وظائفه ومهماته؟

أوّلاً: الجواب فيما يبدو لبعض من ساتوا يضيقون ذرعاً بممارساته في المجتمعات العربية الحديثة، هو نعم، وحجّتهم في ذلك تستند إلى وعي واضح بالتغيرات التي شهدتها عملية الإنتاج الأدبي والثقافي في المجتمعات العربية الحديثة والمعاصرة، والتي تنضب صنفاً آخر من النقد غير النقد الأدبي cultural criticism.

ذلك أن الأدب بوصفه فنــاً جميــلاً، لــم يعـد- وكمـا يحـحَون بحقــ ذلك الإنشاء المقروء الذي ألفناه إلف الأتراب، ونشأنا على حمه وتقديره والاحتفاء به على النحو الذي توصي به المدارس والجامعات ومختلف المؤسسات الثقافية والإعلامية. فقد انفتح من جهة على مختلف الفنون الجميلة كالغناء والرقص والموسيقا، والرسم و لنحت والعمارة، فضلاً عن تداخله الحميسم مع رصيفه من المسرح، ووشائحه المعقدة والغنية مع الفل السابع، وصلاته المتنامية مع وسائل الاتصال المتعددة multi-media مل خلال الحاسب الذي بات يقدم لمستخدمه مادة مقروءة ومسموعة ومرئية في آن معاً.

كما أنه انفتح من جهدة أحرى على العلوم الإنسانية والاجتماعية والمعارف العلمية: الطبيعية والعيزيائية والكيميداء وعدوم لفضاء والمحيطات، كما هدو الشان في أدب الخيد العلمي، على نحو بات الإلمام بهذه العلوم والمعارف من الشروط اللازبة لتذوق الأدب والاستمتاع به والإفادة منه.

وفضلاً عما تقدم فقد ظهرت مؤخراً أشكال تعبير فنية حديدة. فضية وبصرية تنتجها فئات مهمشة، أو منضوية، أو مستعدة، أو خاضعة لألوان من التمييز الذي تسمح به بعص البني الاجتماعية السائدة، وقد غدت هذه الأشكال ذات انتشار واسع وتأثير كبير في مختلف الفئات الاجتماعية ولاسيما الأجيال الجديدة.

وتدبر الأدب المذي خضع لهذه التحولات، وتدبر أشكال التعير الفنية الأحرى لم يعودا ممكنين فيما يرى عضهم بالنقد الأدبي الذي بات غير قادر على الإحاطة بالنص الأدبي الحديد أو التعامل على نحو مرض مع ما تنطوي عليه وجوهه المختلفة من عنى في التقنيات والمدلالات. ولذا فإن على المجتمعات العربية الحديثة أن تدع النقد الأدبي لأنه استنفد مسوغات وجوده، وغدا مجرد نشاط فكري غير محد ولا فعال في معالجة الإنتاج الأدبي العربي الحديث، وأن تتبنى نقد تحر هو النقد النقافي الذي يستطيع - كما يؤكد هؤلاء البعض - أن يستحيب للظروف والشروط والمحددات الجديدة التي باتت تحكم هذا الإنتاج الجديد.

وفضلاً عما تقدّم، فإن على النقد الأدبي - في رأيهـم- أن يتجاوز النص الأدبي، وأن يمضي إلى ماوراء هذا النص مس عقسة أنتجته ليقع على آليات التفكير التي تحكمها، وهذا مالا يستصعه النقد الأدبى ولا يطيقه.

ومعنى هذا أن على المجتمعات العربية الحديثة أن تدع النقد الأدبي، وتفارقه فراقاً لا لقاء بعده، وتلجأ إلى النقد الثقافي الذي يمنك مفاتيح الإنتاج الأدبي العربي الحديث وأشكال التعبير الفنية لأخرى، وبالقدر نفسه يملك مفاتيح الكشف عن السي لدهنية التي تحكم إنتاجه، وتحدد دلالاته.

ثانياً: ومقامل أولئك النفر الذين يودون أن يُحلُّـوا النقد الثقافي محل النقد الأدبي، هناك نفر آخر يرون أن هذا الأخمير لم يستنفد أغراض وجوده: وأن مختلف وجوه القصور المنسوبة إليه إنما تعود إن عدودية تصوّرنا لطبيعة النقد الأدبي ووظيفته وحدوده، وأن تصور ً متماسكاً ومنسجماً داحلياً يؤسّس على أرضيــة صبــة مــن المعرفة عاريخية والآنية بالتقاليد الأدبية والنقدية العربية، وتمث اخاصة بالأمم الأخرى، ويَفيد من التطورات الهائلة التبي حققتها الدر سات النقدية في عالمنا المعاصر، ومن الثورات التي شهدتها مختلف العنوم الاجتماعية والإنسانية في النصف الشاني من القرن لعشرين، وتلك التي عصفت بطبيعة مختلف الفنون جميسة ووضائفها في مجتمع الحداثة، ومابعد الحداثة، أقول إن تصوراً كهذ يمكن أن يجعل النقمد الأدبي قيادراً على تأديبة وظيفته الحيويية في مراقبة عملية الإنتاج الأدبي الجديد في المجتمعات العربية احديثة والمعاصرة، وفي التعامل مع هذا الإنتاج، بل إنه ربما يسنهم على نحو غير مباشر في إنهام النقد الثقافي ليتدبر بدوره ضروب لإشاج التقافي الأخرى التي هي من شأنه.

وحقيقة الأمر أن دعاة النقد الثقافي في المجتمعات عريبة الحديثة والمعاصرة إنما هم قوم فُتِنوا تما حققه "النقد الثقافي" في الغرب، موصفه جمزءاً مما بات يشار إليه في الأوساط الجامعية

الغربية والأمريكية به "الدراسات الثقافية" cultural studies فرأوا فيه الحل السحري لجميع مشكلات النقد الأدبي العربي الحديث، غافلين عن أن هذا النقد الثقافي على أهمية ما حققه من إنحاز تله يبغ دور النقد الأدبي في المجتمعات الغربية وغير الغربية لتي ازدهر فيها، بل إن النقد الأدبي قد شهد في هذه المجتمعات ازدهاراً مماثلاً، وهو لايزال يقوم بالكثير من الوظائف التي يود دعاة النقد الثقافي في الوطن العربي أن يُسندوها إلى النقد الثقافي.

والخلاصة أن لكل من النقد الأدبي، والنقد الثقافي شأن يغنيه، ولا يغني أي منهما عن الآخر، والمسألة هي في صدور أي نظام أدبي منشود، يتحسد في نظرية أدبية أو نقدية، عن النتاج الخاص بأدب الأمة المعنية، التي يُفترض بهذا النظام أن يحكمه ويفسره ويوجهه، لا في محاكاة النظم الأدبية الأخرى الخاصة بالتقاليد الأدبية والتي تصدر عنها.

فالأدب، بوصفه مادة الدرس الأدبي، هو ما يملي قواعد درسه، وتلك قاعدة ذهبيسة ينبغي على كل منشغل سالأدب أن يستحضرها كلما حلس بين يدي هذا الفي الجميسل الذي ندعوه "الأدب" ليتدبر شأناً من شؤونه.

# في طبيعة الإنشاء النقدي النقد إنشاء عن إنشاء

### أقو اس

"إن ككلام على الكلام صعب... فإنه يدور على نفسه، وينتبس بعضه ببعضه، ولهذا شقّ النحو وما أشبه النحو من المنطق، وكذلك النثر والشعر وعلى ذلك"(١).

### أبوحيان التوحيدي

يمكن تعريف النقد الأدبي بأنه "إنشاء عن الأدب" وبهذا لعنى و سع، المعتاد بالإنكليزية، فإنه يشمل وصف أعسل أدبية عددة، وتحليلها، وتفسيرها، مثنما يشمل تقويمها؛ وماقشة مبادئ الأدب، ونظريته، وجمالياته، أو ما يمكن دعوته بالعلم الذي يدقشُ سابقاً على أنه فن الشعر والبلاغة"(٢).

### رينيه ويليك

<sup>(</sup>۱) مصر، أبو حيان البوحيدي، كتباب الإمتباع والمؤانسة، صححه وصبصه وشيرح عريبه أحمد أمين وأحمد الزيل، (مشورات دار مكتبة اخيباة، بيروت، د.ت) الحزء الثاني، ص ۱۳۰.

<sup>(</sup>١) انظر: Rene Wellek

<sup>&</sup>quot;A Historical Perspective: Literary Criticism" in What Is Literature? Edited with an Introduction by Paul Hernadi (Indiana University Press, Bloomington, 1981) p. 297.

"كل روائي، كل شاعر، مهما كان المنعرج الذي تسلكه النظرية الأدبية، يفترض فيه أن يتحدث عن أشياء وظواهر، حتى ولو أنها متخيَّلة، وخارجية، وسابقة بالنسبة للغة: العلم يوجد وحكاتب يتحدّث، ذاك هو الأدب. وغرض النقد مختلف جداً، إن غرض النقد ليس "العالم" وإنما إنشاء عضوض النقد النشاء عن إنشاء؛ إنه لغة ثانية، أو لغة عس المعة مطلق المعاطقة أن يقولوا)، تعمل في لغة ولى (أو اللغة موضوع). ويتبع هذا أن على اللعمة النقدية أن تتعامل مع نوعين من الصلات: صلة اللعة المقلية بلغة المؤلف المدروس، وصنة هذه النغة الموضوع بالعالم. إن الاحتكاك ما بين هاتين وصنة هذه النقد النقد"().

رولان بارت

# ١- ما النقد الأدبى؟

النقد الأدبي "كلام" ننشئه نتحدث بم عن "كلام" آخر هو الأدب، ذلك الفن الجميل العربق الذي يشغل في الحياة الإنسانية

<sup>(</sup>۱) انظر: ,Roland Barthes

<sup>&#</sup>x27;What is Criticism", in: Debating Texts: A Reader in 20TH Century Literary Theory and Method, Edited by Rich Rylance (Open University Press, Milton Keynes, 1987), pp 83-4.

مكابة منميزة. فصلا عب مكانته البارزة بين الفنول الجميسة الأحرى. ويعبارة أخرى إلى النقد الأدبي- إذا مارغبنا في استنجام المصح لساني- هو إنشاء عن إنشاء آخر a discourse upon discourse، هو الأدب(١)، وأهم ما يميزه من أنواع النقمد الأحرى التي يمارسها متلقى الفن خاصة، ومتلقى المعرفة عامــة، أنــه يتكـــم اللغة نفسها التي يتكلمها موضوعه (٢) - الأدب- وهي اللغة الصبيعية natural language تمييزاً لها من سائر اللغمات الاصطناعية الأخرى التي نستعملها في مختلف وجوه حياتنا مثـل لغـة المرور، ولغة برتب العسكرية، ولغة الرياضيات، ولغة الموسيقا، وربما لغـة الثياب أيضاً. وفي حين يستعمل النقد الموسيقي اللغـة الطبيعيـة أداة له ينشئ بها نصا نقديا عن موضوع يستعمل العلامات الموسيقية (كالمستديرة والبيضاء، والسوداء، وذات السرز، وعلامات بتحويل وغيرها) أداة له، ويستعمل نقد الرسم أو التصوير سغة تصبعية أداة له ينشئ بها نصا نقدياً بدور حول موضوع يستعمل الألوان أداة له؛ ويستعمل نقد العمارة اللغة الطبيعية أداة له لينشع نصاً نقدياً يدور حول موضوع يستعمل سواد البناء والتزيين أداة

<sup>(</sup>١) مطر: Roland Barthes

Critical Essays, Translated from French by Richard Howard (Northwe stern University Press, Evanston, 1972), p.258.

<sup>(</sup>۲) انظر: Gerard Genette,

Figures of Literary Discourse, Translated by Alan Sheridan, Introduction by Marie-Rose Logan (Basil Blackwell Oxford, 1982), pp.3-4

له؛ ويستعمل نقد النحت اللغة الطبيعية أداة له يناقش من حلال ما ينشئه من نص نقدي مسائل تتصل بموضوع يستعمل الحجر أو الصبصال أو أية مادة أخرى أداة له، نرى أن النقد الأدبي يستعمل أدة موضوعه نفسها وهي اللغة الطبيعية الإنسانية ينشي مين خلالها نصاً نقدياً يتناول فيه جوانب مختلفة من هذا الموضوع يشرح ما غمض منه حيناً، ويفسر ما يتطلب التفسير حيناً ثانياً، ويحس ما ينطوي عليه من مركبات حيناً ثالثاً، ويركب ما يتطسب من عناصره ومكوناته الربط والتوسيع حيناً رابعاً، ويـوازن عنـد الحاجة بينه وبين غيره من النصوص الأدبية ضمن الأدب القوممي الواحد حيناً خامساً، ويقارن بينه وبين غيره من نصوص الآداب الأخرى إذا ما استدعى حضور أحدهما في الآخر هذه المقارنة حيناً سادساً، ويصدر حكمه على هذا النص إن لم يرغب في أن يترك هذا الحكم للزمن، وهمو يفعيل كمل ذلك من حيلان النغمة الطبيعية يتحذ منها أداة يتواصل بها مع الآخرين، ويعبر بهما عمن نفسه وأفكارد وآرائه في النص الأدبي المذي ينظر فيه، ويفكر-وهذا هو الاستعمال الأكثر أهميــة لهـذه الأداة - بهـا حـول هـذا النص الأدبي وما يتصل به من مسائل وقضايا ومشكلات.

ولاشك أن استعمال كل من النقد الأدبي والأدب للأداة نفسها يجعل الصلة بينهما صلة حميمة، بل عضوية organic،

فقصداً عن أن هذه الصلة توحد فيمنا بينهما في أي تقليد 'دسى قومي في المكونات، فإنها تمنح النقد الأدبي هويته الخاصة به والتي تميزه من سائر أنواع النقد الأخرى، فهو نقد أدبي، خاص بفن حميل له طبيعته ووظيفته وحدوده وهو الأدب، إليه ينسب، وله يسمي ونه يعرف، وليس له من نسب آحر سواه يمنحه هويته لمميرة.

وبوصف النقد الأدبي نشاطاً إنسانياً يستعمل اللغة الطبيعية أداه له يتناول بها موضوعاً يستعمل بدوره الأداة نفسها، فإنه يشبه إلى حد بعيد لمنطق والنحو اللذين يستعملان اللغة الطبيعية أده لهما يتدبر ن بها، وصفاً وشرحاً وتخليلاً وتنظيماً، موضوعين يستعملان الأداة نفسها، فبالمنطق نتدبر النظاء المنطقي الذي يحكم تفكيرنا الذي يتحدى فيما ننشئه من كلام شفهي أو مكتوب، وبالنحو نتدبر النظاء التركيبي الذي يحكم ما ننشئه من كلام ونحن نمضي نتدبر النظاء التركيبي الذي يحكم أنشئه من كلام ونحن نمضي ولمنطق وحوه حياتنا. وبهذا المعنى وإن النقد الأدبي و لمنطق والمنحو لغة عن اللغة وميا اللغة وميالغة الأدبي و النطق قد الأدبي والمنطق والمنطقة عن اللغة عن اللغة عن اللغة عن اللغة meta-language أو ميتالغة الأدبي قد

 <sup>(</sup>١) نظر بغرض الاطلاع على خو أوسع على ضيعة الميتالعة، ومشكلاتها في الدراسة لأدسة.

Karl Eimermacher, "The Problem of Meta-language in Literary Studies", PTL: A Journal for Descriptive Poetics and Theory of Literature, Vol.4, No.1, January 1979, pp.145-78.

يؤدي أحياناً إلى شيء من الارتباك في التمييز ما بين اللغة المستعملة أداة في النقد الأدبي, واللغة المستعملة في الأدب دة تتحدد بها هويته بوصفه فناً جميلاً؛ مايين اللغة المستعملة في المنض داة نه يصف مسن خلائها عالم المنطق تماسك الإنشاء معوي وانسجامه واتساقه وماشابه دلك من أمور واللغة المستعملة في هد الإنشاء لمغوي المذي يرافق نشاطاتنا الإنسانية المحتلفة؛ مايين اللغة المستعملة في النحو أداة توظف في توصيف العلاقات التركيبية في الإنشاء اللغوي وما بين اللغة المستعملة في هذا الإنشاء اللغوي الذي يتظلب وجود هذه المؤسسة الاحتماعية التي ندعوه باللغة الطبيعية.

ومعنى هذا أن على دارس النقد الأدبي أن يتبين الفوارق التي تميز استعمال الناقد للغة الطبيعية أداة له، من استعمال الأديب لهذه البغة الطبيعية نفسها أداة ينتج بها فنه الجميل. فنحن نستعمل داين Signifier مختلفين هما "النقد الأدبي"، و "الأدب" لنشير بهما بي مدري معانين للتمايز في أية ثقافة قومية، ومن تم فإن علينا أن نستكشف سبل هذا التمايز بينهما معاً للالتباس، وحتى لا يرى الناس في كل إنشاء يدور عن إنشاء تحر هو الأدب نقداً أدبياً، ويروا في كل إنشاء يدور عن إنشاء محديث عنه أدباً.

## ٢ - اللغة في الأدب

يستطيع المرء أن يتبين بسهولة أن اللغة المستعملة في الأدب، ونظيرتها المستعملة في النقد الأدبي، تخضعان للنظام اللغوي نفسم langue، وأن ليس ثمة من اختلاف أساسي في طبيعتهما. فهما يشبهان الكرسي والطاولة المصنوعين من مادة واحدة هي اخشب أو المعدن أو اللدائل أو أية مادة أخرى. وكما أن الفرق فيمـــا بــين الكرسمي والطاولة إيما ينصرف إلى الوظيفة التبي تؤديها المادة المستعملة في إنشائهما أكثر مما ينصرف إلى طبيعة هذه المادة، فإن الفارق بين اللغة المستعملة في النقد الأدبى ونظيرتها المستعملة في الأدب إنما يعود كذلك إلى الفارق في الوظيفة التي تؤديها اللغة في كل منهما. ومعنى هذا أن علينا أن ننظر في وظيفة اللغة في كـلا الإنشاءين النقدي والأدبي إذا مارغبنا في تلمس الفارق أو الفوارق بينهما.

# ٢ - أ- وظائف اللغة في الأدب

يستطيع المتفحص لوظيفة اللغة الطبيعية في الأدب أن يسين سهولة أنها تؤدي مجموعة من الوظائف، فثمة على سبيل المتال وظيفة معرفية تتمثل بتيسير جملة من المعارف النفسية متصدة بالشخصية التي تعمر عالم الأدب، وجملة من المعارف الإنسانية

نتي تتصل بالمجتمعات الإنسانية التمي تحتضن هذه الشخصيات وثمة بعد دلك معارف تاريخية مختلفة تيسرها على سبيل المثال الروايات والملاحم التاريخية (ومعارف جغرافية تتصل بمسارح أحداث هذه الروايات وتدك الملاحم)، وهناك معارف عسية تنصر بعالم الفضاء والمحيطات والطبيعة والجسم البشري تنقيهما لنا قصص الخيال العلمي ورواياته؛ وثمة وظيفة توجيهية تؤديها هذه الأداة تتمثل بالإيحاء للقارئ بالاقتداء بنماذج معينة من الشبخصيات والسلوك والعلاقات الإنسانية والاجتماعية التسي تنطوي عبيها الأعمال الأدبية، مثلما تتمثيل بإثارة بعض المشاعر والعواطف تجاه قضايا معينة تتصل بالإنسان والعالم، أو التدليس على صحة مواقف سياسية أو فكرية أو اجتماعيــة والدفاع عنها وتسويغها وشرحها للقارئ، وغير ذلك مما يمكن عني نحو بسين أن يتداخل بوظيفة الأدب عامة في المجتمع الإنساني.

ولكن هذه الوظائف المهمة والحيوية لإنساج الأدب وتصوره ونشره، ليست الوظائف الأكثر أهمية. ذلك أن الوظيفة الحيوية والخطيرة والمحددة لهوية الأدب وطبيعته هي الوظيفة الحمالية (١)

 <sup>(</sup>١) نصر حول طبيعة الوطيفة الحمالية مقالة يان موكاجوفسكي ، أنور عصاء حلقة براع المعوية:

Jan Mukarovsky," Poetic Reference", in Semiotics of Arts Prague School Contributions, Edited by Ladislav Matejka and Irwin R. Titunik (The MIT Press, Cambridge, Ma., and London, 1984), pp 155-63

التي نحعل من تأديتها من جانب اللغة، معياراً تتحدد به هوية الأدب ودرجة تساميه في سلم القيم الفنية التي تُدخِله محراب 'لفس خميل. فنحل نقرأ الأدب لما ينطوي عليه من متعة خرص عبيه مكافأة لا نستغنى عنها عندما نفكر في قراءة أي نص أدبى، وإلا فإننا ربما كنا نلجأ لقراءة نص آخر في التاريخ أو الجعرافية أو عسم النفيس، أو عليم الاجتماع، أو الأنتروبولوجيا، أو الطبب أو الهندسة، أو العلوم إذا ما كانت غايتنا لا تتعدى تنمية معارفنا في هذه العبوم والحقول. صحيح أننا في قراءتنا للأدب بتصبع إلى ماهو أكثر من مجرد المتعة ولكننا بالتأكيد لا نتحلي عنها سبيلاً إلى مقاربة الفوائد الأخرى، مدركين تمام الإدراك أن ما يكمس وراء أدبية الأدب هو هذه المتعة التي تثير فينا تجربة جمالية مس نـو ع مـا وتجعلنا نحس بأن ما أمضيناه من وقت وجهد لم يكن هـدراً غـير مسوغ، وأن ماعشناه من هذه التجربة يسوغ ما بذلناه من هـذ الوقت وذلك الحهد، بل لعله يفوقهما لأنه يلبي حاجة متأصلة فينا بوصفنا نشراً لا سبيل إلى تجاهلهــا هــى حاجتنــا إلى الحميــل كمــا يشير إلى ذلك ميخائيل نعيمة في غرباله.

وربم كان من المهم الإشارة إلى أن هذه الوظيفة اجمالية ليست أكثر الوظائف التي تؤديها اللغة في الأدب أهمية فقط. ل هي الوظيفة المهيمنة (١) على سائر الوظائف الأحرى والمتحكمة به، والناظمة لها في هرمية تتسنم-بوصفها الوظيفة المحددة لهوية لأدب أو بوصفها سر أدبية الأدب- الذروة فيها دول كسير منازعة من بطيراتها الوظائف الأخرى التي تقنع بسفوح الهرم وحتى عتباته.

وحال النص الأدبي والوظائف المختلفة التي تؤديها اللغة فيها والتي تسودها الوظيفة الجمائية، وتحكمها وتنظمها في هرمية تتربع عبى ذروتها يشبه حال الحامع الأموي المذي يعد بحق آية لفن المعماري الإسلامي والذي يقصده الناس من شرق العالم وغربه وشماله وجنوبه ليستمتعوا به صرحاً يشهد على روعة العمارة الإسلامية في العصر الأموي. فالجامع الأموي يؤدي جمعة من الوظائف المهمة في حياة مدينة دمشق بوصفها عاصمة للجمهورية العربية السورية وحياة أهلها بوصفهم سكان أقدم مدينة مأهولة على وجه البسيطة. وإذا مارغب المرء في الحديث عن هذه الوظائف فإنه يمكن أن يذكر بداية وظيفة المسجد الذي يؤدي فيه لمصون كل يوم صلواتهم الخمس؛ ووظيفة الكلية أو المدرسة التي ينهص بها المجتمع المدنى الدمشقي من خلال حلقات التي ينهص بها المجتمع المدنى الدمشقي من خلال حلقات

بالمعنى الدي أشار إليه رومان حاكسون، وانظر ً

Roman Jakoson,"The Dominant", in his Lnguage in Literature (Harvard University Press, Cambridge, Ma. and London, 1987), pp 41-46

لتدربس للحتلفة التمي تشمل العلوم الشرعية واللعوبية والأدبيية و لتبي يتولاها علماء دمشق ومجاوروها من العلماء الوافديس: ووظيفة الإفتاء والنصح والإرشاد والتوجيه التي يقدمها هؤلاء نعلماء لقاصديهم من سكان دمشق وماحولها كلما اعترضت حياتهم مسألة تتطلب معرفة حكم الله فيها؛ ووطيفة الاستراحة والنزهة لمتسوقي أسمواق دمتم القديمة الذين يقصدون الحامع لأموي لنراحة والوضوء والصلاة واللقاء بالأقارب والأصدقماء في نقطة علام لا يُضل إليها السبيل؛ ووظيفة المسجد الجامع في تيسير مكان واسع رحب لصلوات الجمعة والأعياد والمناسبات سينية المحتلفة، ومما يتصل بهده الوطيفة تأدية السيد رئيس الجمهورية لصلاة عيدين ولقائمه الناس والحديث معهم ومشماركتهم احتفالاتهم بهذيس العيدين؛ ووظيفة زيارة أضرحة الأنبياء و لصحابة وآل البيت للتبرك بها وتقديم الندور لها من سموع. وأمول، وقراءات، وصدقات توزع على الفقراء والمساكين ممن يجسول في فسحات هذه الأضرحة انتظاراً لما يمكن أر يصيبهم من خيرها؛ ووظيفة المتعة الفنية الخالصة التي يؤديها بنيان الجامع نعتماق العمارة الإسلامية من العرب والمسلمين وغيرهم ممن يقصدون دمشق للاستمتاع بهذه التحفة المعمارية الرائعية مسيجدا وصحد وأروقة ومآذن ولوحات فيسفسائية لا نظير لها في الحمال والروعة وفنونأ من الزخرفة والخبط والتزيين مميا يحفيل بيه داحس

المسجد ومحاريبه وسقفه وجدرانه. وربما كان هناك وظائف أحرى يؤديهما همذا الجمامع ولكن همذه الوظمائف تتفروت في أهميتها، وفي موقعها على البنية الهرميـة التـي تنتظـم فيهـا، والتـي تمليها عادة حاجبات المجتمع ومعاييره واهتماماته والتبي تخضم جميعها للتغير والتطور. والملاحظ لهذه الوظائف المختلفة التمي يؤديها هذا المسجد الجامع يستطيع أن يتسين أن الوظيفة المهيمنة فيها والناظمة لسائر الوظائف والمتحكمة بها هي الوضيفة اجمالية التي يسعى المجتمع إلى تعزيزها بوصفها مصدر فحر وعنزار، فضلاً عن كونها مصدراً للدخل الوطني المتمثل بما ينفقه السياح والزوار من أموال في سبيل زيارتهم له بوصفه معلماً بـارزاً مـن معالم دمشق. ولولا ذلك لكان بالإمكان إشادة بناء أكثر معاصرة وربما حداثة وجدوي اقتصادية في الفسحة ذاتها التبي يشغلها المسجد الجامع.

ورتما كان من أبرز خصائص اللغة في النص الأدبي، فصلاً عن سيادة بوظيفة الحمالية فيها سائر الوظائف الأخرى، أنها لغة مشحونة بأقصى الطاقات التعبيرية، ومحملة بأغنى الدلالات. والسبب في ذلك أنها مشحونة بالتراث الثقافي للمجموعة اللغوية (١) التي تنتمي إليها، وبالتالي للأمة التي تتحذها أداة تعبير

<sup>(</sup>۱) انظر.

Rene Wellek and Austin Warren, Theory of Literature, 3rd Edition Penguin Books, Middlesex, 1963), p.22.

وتواصل وتفكير. وهي لذلك لغة موحية بما يحيط بهـــا مـــ ظــلال ممتدة عبر القرون.

وبسبب من هذا كله نرى أنها موضع عناية الناقد، فهي موضوع درسه وتفحصه وبوصفها أداة تخضع للشرح والتحييل والنظر الدقيق في جميع وجوهها فإنها تكون باستمرار موضع اختبارات وتحارب ومغامرات يقوم بها مرسلها ومتلقيها، مشئها وقارئها، كاتبها وناقدها، وهي في كل ذلك تحيل على نفسها مصدراً للمتعة والفائدة والإيحاء والإلهام والإثارة وتوليد المشاعر والدلالات، أو في إثارة التحربة الجمالية التي ينطوي عليها السص الأدبى.

### ٢ - ب- وظائف اللغة في النقد

وكما أن اللغة في الأدب تؤدي وظائف عديدة أبرزها وأهمها وظيفة الجمالية التي تهيمن على سائر الوظائف الأخرى وتنضمه وتحكمها لتتمكن من الارتقاء بالنص إلى مصاف النصوص الأدبية وإدحاله إنى محراب هذا الفن الجميل، فإنها كذلك تؤدي في النقيد الأدبي عدداً من الوظائف قد يكون من بينها الوظيفة الجمالية التي تؤديها اللغة في الأدب، ولكن هذه الوظيفة لاتكور في موقع المهيمن أو السائد والناظم والمتحكم والمحول للوظائف الأخرى.

ذلك أن النقد الأدبي جملة من العمليات الذهنية الواعية القصدية التي تحكمها إجراءاتها الصارمة، ومعاييرها المحددة، ونواظمها المتعارف عليها، والتي تشكل في مجموعها نوعاً من التفكير المنظم الهادف في النص الأدبي ومسائله وقضاياه ومشكلاته. ولهذا فإن على اللغة أن تيسر هذا التفكير لأنها أداته، ومالم تكن هذه لأداة أداة سليمة واضحة دقيقة فإنها لن تكون فعالة في تأديتها لهذه الوظيفة. وإذا ما نظر المرء إلى جملة العمليات الذهنية التي يقوم بها الناقد وهمي الاختيار (اللذي يقوم على المفاضلة بين النصوص موضع النظر ومن ثمم انتقاء واحد منها، أو عدد منها لنقده والحكم عنيه) والشرح (لما غمض من جوانب النص ووجوهمه ومستوياته) والتحليل (لما هو مركب فيه ويتطلب تحليله إلى عناصره الأولية وتبين أنساق العلاقات التي تتواشيج من خلالها) والتركيب (لما تفرق من مكوناته والربط ما بينها من أحس إبراز الدلالات التي تنطوي عليها) والتفسير (لما يقتضي التفسير من ظواهر واستعمالات واختيارات على أي مستوى من المستويات وتقنيات وتوجهات فكرية أو سياسية أو اجتماعية وغير ذلك مما يتوجب إيضاحه بالتفكير في أسبابه وعوامله ومحفزاته) والموازنة بين هذا النص المدروس ونصوص أخرى من الأدب القومي نفسمه بغرض إيضاح العلاقة القائمة فيما بين السابق واللاحق في تاريخ

هذا الأدب، والكشف عن وجوه التحول والتغير والاستمرار والانقطاع والمتابعة والخروج والانضواء والثورة وغير ذلك مم يوضح موقع هذا النص في البنية الكلية للأدب القومي الذي يتسكل جزءاً منه، أو للحبس الأدبي الذي ينتمي إليه وغير دلث مما يستعان عليه بتاريخ الأدب الذي لا يمكن أن يستغنى عنه الناقد الأدبي) والمقارنة بينمه وبين نصوص أحرى من الآداب القومية الأخرى (على أساس من المشابهة فيما بينها حيناً، والصلة لتاريخية حيناً آخر، وغير ذلك من الأسس التي هي موضع اهتمام انباقد المقارن) والحكم (الذي قد يتركه بعضهم للزمن والجمهور مفضلا تقديم الوقائع والمعلومات والبيانات التي تيسر للآخرين إطلاقه إذ مارغبوا، وقد يصر عليه آخرون بوصفه جزءاً لا يتجزأ من طبيعة النقد الأدبي اللذي يقوم على أساس التميير اللذي يعوق لوازم حكم والتقويم والتقييم)، أقول إذا مانظر المرء إلى هذه العميات للهنية فإنه يستطيع أن يتبين مدى حاجتها إلى أداة فعالة ناجعة في تأدية همذه الوظيفة الحيوية للغة في النقد الأدبى، وهمي تسمهيل لتفكير المنظم الهادف في الأدب، ومن هنا توجب على لعة اللقــد أن تكور واضحة ومحددة ودقيقة وقادرة على خروص غمار همذه العسيات لفاعلية وكفاءة، وهذا لا يتأتى لها إلا عندما تكول ك مفردة من مفرداتها مصطلحاً مجمعاً عليه (يصلح للتــداول مـا بـين

المعيين بالأدب وقضاياه ومسائله ومشكلاته) يفصح عن مصهيم محددة واضحة المعالم يستطيع المرء من خلالها أن ينظم هذا لفيص التعبيري الذي يتخذ من اللغة أداة له والذي يندرج تحت عدوال "الأدب". ولما كانت هذه المفاهيم مستمدة في الغالب من ألوان من المعرفة المختلفة (من مثل اللسانيات، وعلم النفس وعسم الاجتماع والفنون الجميلة الأخرى وغير ذلك من المعارف لتمي يتصلب للجوء إليها غني النص الأدبى وكثافة نسيجه وعلاقاته الشائكة بتراثه القومي والمواريث الثقافية القومية الأخرى) شي يستعين بها الناقد على تدبر النص الأدبي، فإنها في الغالب تتطب من الناقد معرفة واسعة بهذه المعمارف وجهداً مستمراً في متابعة تصوراتها المحتلفة، كما أنها تتطلب من القارئ الكثير مسن مسمر والأناة والمعاناة حتى يستطيع فهمها ويفيد منها في استيعابه لسنص الأدبي وتذوقه والاستمتاع بما ينطوي عليه من تجربة جمالية.

وربما كان من أبرز خصائص اللغة في النقد الأدبي أنها 'عة عسن اللغة أو ميتالغة، وكذلك فإنها لغة شارحة واصفة تقف على النقيض من أداة موضوعها التي هي لغة مشروحة موصوفة.

وعلى الرغم من ذلك فإن الصلة مايين اللغة في الأدب والمعة في الله الأدبي صلة وثيقة، تقوم على المكونات المشتركة كس منهما، مثلما تقوم على حضور كل منهما في الآخر.

ذلك أن المكونات الأساسية للنقد الأدبى في ثقافة قومية ما هي نفسها المكويات الأساسية للأدب فيها. فعلى سبيل المثال يلاحظ الدارس أن المكونيات الأساسية للنقيد العربي الحديث والأدب العربي لخديث مشتركة إن لم تكن واحدة. وإدا مارغب المرء أل يشير بإيجاز إلى هــذه المكونـات onstituents فإنـه يمكـن أن يذكـر أول مايذكر اللغة العربية لا على أنها نظام لغوي Langue يحكم إنتاج أي كلام Parole فردي وحسب، ولا على أنها أداة للتفكير تحكم أنماطه، واحراءاته، واستراتيجياته فقط، ولكن عسى أنها كذلك مجموعة نصوص Texts تتناقل شفاهاً أو كتابة، وتعود للأمة العربية في تاريخها الطويل منذ عصور ما قبل الجاهلية وحتبي يومنا هــذا. إن الأدب العربـي الحديـث مثلـه في ذلـك مثــ النقــد العربي احديث محكوم بهذه اللغة العربية التي يستخدمها كس من الأديب والناقد، ولا سبيل إلى الفكاك من تأثيرها.

وشاني هذه المكونات هو المحتمع العربي الحديث محميسه حوانبه. إن الإنشاء العربي الحديث، سواء أكان أدباً أم نقداً هو إنشاء احتماعي Social discourse ينتجه أعضاء في هذا المحتمع (هما الكاتب والناقد) لأعضاء آخرين هم القراء، استجابة لحاجات احتماعية محكومة بزمان ومكان وجملة ظروف متنوعة. وهم ينتجونها ضمن مؤسسات اجتماعية لها أنظمتها، وأعرافها،

وقيمها، وأهدافها، وإجراءاتهما، وقوانينهما، وعاداتهما، التي تؤثر بمجموعها، على نحو أو آخر، في تشكيل هذا الإنشاء الدي نقرؤه أدباً ونقداً.

وثالث هذه المكونات هو العلاقــة مـع الخــارجي(١) - الآخــر-غير العربي The Outsider . The Other . إن الإنشاء العربي احديث أدبأ ونقدأ أنتج في ظروف مواحهة واسعة وشاملة ومتعمددة المستويات والجوانب والوجوه مع الآخر–وهو في هذ الحالة أوربة. إن الأدب العربي الحديث، والنقد العربي الحديث ظهرا في ظل الاحتكاك بالآخر الأوربي سياسيأ وعسكريأ واقتصاديا واحتماعيما وثقافياً وأدبياً. وقد تركت هذه المواجهة بصمات واضحة عسى كيل من الأدب والنقيد في المجتمع العربي الحديث. وبكيمات أحرى، لقد كانت هـ ذه المواجهـة مكونـاً رئيسـياً من مكوناتهـا. ولذلك فليس هناك من سبيل لدراسة هذيي الإنشاءين دون النضر في دور هذا المكون وتبين أثره في تشكيل كمل من السص الأدبي العربي احديث، والنص النقدي العربي الحديث.

وأما عن حضور النقد في الأدب فإنه شامل متحلل لمحتلف

<sup>(</sup>١) انظر حول أهمية هذا المكوّن لصاحب هذه السطور:

A. N. Staf, "The Question of Foreign Influences in Modern Arabic Literary Criticism", Journal of Arabic Literature (Leiden), Vol. XVI, 1985, pp.109-18.

مراحل عملية الإنتاج الأدبي. وأما عن حضور الأدب في سقد، فإنه بالإضافة إلى تأدية اللغة في النقد الأدبي وظيفة جمالية (كما نلاحظ في النصوص النقدية التي ينتجها الأدباء في مختلف التقاليد الأدبية القومية، ومختلف الأجناس الأدبية)، فإن حضور الأدب في سقد شرط لارب لا غنى عنه في منح النقد هويته الخصة به، وهي صفة "الأدبي"، وأشكال هذا الحضور متنوعة ربما كان مس أبرزها:

### أ-الحضور الصريح

ويكون غالباً في النقد التطبيقي. فعندما يواجه ناقد ما نصاً أدبياً معيناً (قصة قصيرة، أو قصة غنائية، أو ملحمة، أو رواية، و مسرحية ..) يشرحه، ويحلله، ويفسره، ويوازن بينه وبين غيره من النصوص، ويصدر حكماً بشانه، ويوثق هذه الفعائيات ويدلل عليها بمقبوسات من هذا النص، يكون حضور الأدب في نصه النقدي حضوراً صريحاً. والأمثلة على ذلك كشيرة لأن جل المصوص النقدية انتظبيقية تتخللها شواهد من المصوص الأدبية المدروسة سواء أكانت موثقة أو مغفلة.

#### ب- الحضور الضمني

ويكون عادة في النقد النظري أو فيما يسمى بأبحاث نطرية الأدب، ودلك عندما يتحدث الناقد عن أمور تنصل بطبيعة الأدب، أو وظيفته، أو حدوده، أو أعرافه، أو قواعده، أو نوضم إنتاجه وما إلى ذلك. فعلى الرغم من أنه لا يشير على نحو صريح إلى هذا انص أو ذاك من نصوص الأدب المعنى بدراسته إلا أنه يفكر ضمناً بنصوص أدبية محددة، وإن كان لا يدكرها صراحة، أو يفصح عنها بإشارة موثقة.

و بوقع أن قارئ النص القدي يستطيع إذا ما أوتي ثقافة واسعة، أن يكتشف هذه النصوص من غير كبير عناء. فعلى سبس المثال إن أرسطو عندما تحدث في كتابه فن الشعر Poetics عن المحاكاة وأنواعها وأدواتها وموضوعاتها، إنما كان يصدر في حديثه عن نصوص الأدب اليوناني التي أنتجها الشعب اليوناني مس بدايات هذا الأدب الأونى وحتى عصره، وعنى الرغم من أن أرسطو لم يكن يشير في كل فكرة يعرضها إلى النص الأدبي لدي يفكر فيه ضمناً، فإن دارس الأدب اليوناني المتمكن من معرفته لهذا الأدب يستطيع أن يوتق هذه الأفكار بإشارات واسعة إلى نصوص محددة منه.

وكلاهما يمكن أن يكون:

# أ- حضوراً فعلياً

ويكور هذا عندما يشير الناقد صراحة أو ضمناً إلى مص أدبي معين أو إلى مجموعة نصوص أدبية يدافع عنها، أو يسوغ إنتاجها، أو ينتقده و يرفضها، أو يشرح ماغمض منها، أو يفسرها إنخ.

ر هذه النصوص موجودة بالفعل. لقد كتبها كتاب معينون في عصر الناقد أو في عصور سبقته بلعته أو بلغات أحرى، ولأنها موجودة فعلاً فهو قد قرأها بالفعل بلغتها الأم، أو مترجمة، ويستضع كذلك أي قارئ لنقده أن يعود إليها ويقرأها بدوره إذا مارعب في ذلك.

## ب- أو حضوراً بالقوة

ويكون ذلك عندما يكتب الناقد في النقد النظري، أو الشعرية poetics أو نظرية الأدب، ولا يكتفي بالصدور عن النصوص أدبينة الموجودة بالفعل، بل يمضي إلى ماوراءها من نصوص أدبينة محكة، أي موجودة بالقوة يمكن لأي كان أن ينتجها إد مااقتنع محجة ذاك الناقد النظري بشأنها. فعلى سبيل المشال جميع الروايات ذات نهاية واحدة، ولكن لو جاء ناقد عربي ما وتحدث

عن نص لروائي بنهايتين أو أكثر) مستلهماً في ذلك رواية كاتب الإنكليزي جون فاولز John Fowles المعنونة بـ "امرأة الملارم الفرنسي (The French Lieutenant's Woman) ودعان ولخال هذا التقنية إلى عالم الرواية العربيمة وقدم مايسوغ دلث. وناقش النتائج المرجوة لو تحقق ذلك على يد روائي ما، فهو يشير في نصه الأدبي إلى نص عربي موجود بالقوة يمكن أن يظهر إلى حيز الوجود ويرى النور على يد كاتب ما يقتنع بجدوى تجربة كهذه في ئي وقت في المستقبل القريب أو البعيد.

واحقيقة أن كثيراً من الكتابات النقدية المعاصرة في ميدان الأدب تصدر عن نصوص أدبية ممكنة، أو موجودة بالقوة. فكما أن النضام اللغوي Langue ينبغي ألا يستغرق النصوص النغوية الموجودة بالفعل فقط، بل يستوعب كذلك النصوص اللغوية الممكنة، أو الموجودة بالقوة، فإن النظام الأدبي The Literary أو الموجودة بالقوة، فإن النظام الأدبي أو المعرية Poetics، ينعي ألا تنظم النصوص الأدبية الموجودة بالفعل فقط بل تتعدها إلى النصوص الأدبية الموجودة بالقوة وبالتالي فإن النقد يتمكن مس المحتمع الخاص به.

John Fowles, The French Lieutenant's Woman (Jonathan صر ۱۱) Cape, London, 196).

وربما كان من أهم مايوجه من نقد إلى كتاب فن الشعر لأرسط أو على وجه الدقة إلى مدى كفايته في تدبر قضايا لأدب ومسائله ومشكلاته، على الرغم من الحفاوة الكبيرة التي لا يزال يضفر بها لمدى النقاد، هو صدوره فيه عن النصوص الأدبية اليونانية الموجودة بالفعل فقط وبالتالي عدم قدرته على استيعاب النصوص لأدبية الممكنة إنه بكلمات أخرى لم يفكر في لممكن و محتمل في عالم النصوص الأدبية وكلاهما موجود بمالقوة، وبتالي فإنه إدا ما فهم على النحو الدي فهمه نقاد الكلاسيكية لجديدة عكن أن يُعد من أفق عملية الإنتاج الأدبي في الثقافة التي تكتفي بكتابه.

وفضالاً عن وجود هذه الصنة العضوية بين الأدب والبقد، فثمة صنة أخرى تقوم على أساس الرمن. فبالأدب، كما يبدو لنوهنة الأولى يتميز عن النقد الأدبي بأنه سابق لنه، وأنه مسوغ وجوده وإنتاجه، فدون الأدب لا وجود للنقد الأدبي، ولكن هند السبق الزمني بيس قاعدة مصطردة، كما أنه لا يصلح وسيلة المتمييز ما ين نقد والأدب، إذ لا يمكن للأدب أن يتحلف عن النقد الأدبي من الناحية الرمنية ولاسيما في النقد الطليعي Avant-garde مني يسعى لتوجيه الأدب وتطويره والتعطيط لمساراته المستقلبة (ولا يكتفي بمجرد شرحه وتحليله وتفسيره وتقويمه). وهو دور اصع به

النقد في العقود الأخيرة من القرن العشرين، وحقق فيه نتائج متيرة ومشجعة في آن معاً.

# وظيفة النقد الأدبي

عبى الرغم من أن منتج النص الأدبي يمنح، بمجرد ممارسته لحقه في نشر ما يُحتار من فكره وشعوره وميوله، الناقد الأدبي حق نقـ د ما ينشره، وتدبّره شرحاً، وتفسيراً، وتحليلاً، وموازنةً، وحكماً، فإن مشروعية هذه الفعالية الإنسانية المهمــة جـداً في جميـع وجـوه الحياة البشرية، وبخاصة في بحثها عن هامش الأفضل في هذه الوجوه، مستمدة أساساً من وظيفتها الحيوية في مختلف حوانب عملية الإنتاج الأدبي في أي مجتمع إنساني أولاً، مثلما هي مستندة بي أهمية أنموذج التفكير السليم الذي تقدمه من خلال ممارساتها ثانياً - هذا الأنموذج الذي ينبغي أن يتسع ليشمل في تأثيره جميع وحوه احياة الإنسانية التماساً لكل تقدم ممكن في أي منها. ولعس هذا ما دفع بالكثير من النقاد في مختلف العصور والتقاليد الثقافية القومية إلى دراستها تحت عناوين مختلفة، ربما كان من أبررها "وضيفة سقد في الوقت الحاضر" لماثيه أرنولد(١)، و "وظيفة النقد"

<sup>(</sup>۱) عر

Mathew Arnold, Essays in Criticism (George Routledge & Sons Ltd., London), pp. 1-35.

(١) انظر:

Selected Prose of T.S Eliot, Edited with an Introduction by Frank Kermode (Faber & Faber, London, 1975), pp. 68-76.

(٢) أنظر:

Helen Gardner, The Business of Criticism (University Oxford Press, Oxford 1959.

(٣) انظر،

Alfred Kazzan, "The Function of Criticim Today", in Modern Criticism: Theory and Practice, Edited by Walter Sutton & Richard Foster (The Odyssey Press, Inc., New York, 1963,) pp. 334-44.

(٤) نصر: د.محمد مندور، في الميران الحديد، (دار النهصة. د. ت ) ص ص (٧-١١).

(٥) انظر:

Terry Eagleton, The Function of Criticism: From the Spectator to Post-Structuralism (Verso Edisnoits and NLB, London 1984.

(٦) انضر:

Robert Con Davis and Ronald Schleifer, Criticism & Culture: The Role of Criticism in Modern Literary Theory Logman, London, 1991) pp 47-83

(٧) تمر

E.D. Hirsch, Jr. "Some Aims of Criticism "in Literary Theory and Structur' Essays in Honour of William K. Wimsatt, Edited by frank Brady, John Palmer & Martin Price (Yale University Press, New Haven & London, 1973), pp. 41-62

والحقيقة أنه فضلاً عما يمكن أن يقدمه توضيح وظيفة النقد الأدبي من مشروعية للفعالية النقدية وممارساتها في أي مجتمع، فإن مناقشة هذه الوظيفة وجه مهم من وجوه البحث في نظرية النقد الأدبي التي تشمل طبيعته ووظيفته وحدوده. ذلك أن من الحيوية بمكان أن يكون جميع المسهمين في عملية الإنتساج الأدبي في المجتمع على بينة من هذه الوظيفة حتى يتبينوا خطورتها وأهميتها ويحرصوا بالتالي على سلامتها، لما تنطوي عليه من تأثير في سلامة عملية الإنتاج الأدبى ذاتها.

ولكن ما السبيل الأمثل لدراسة هذه الوظيفة؟ يبدو للمرء أن ثمة مدخلين لمقاربتها هما:

أ- المدخل التاريخي التطوري Diachronic الذي يتتبع بالدرس بيانات النقاد عبر العصور وفي مختلف التقاليد القومية عن هذه الوظيفة وممارساتهم لها في مجتمعاتهم.

ب- وهناك المدخل الآني Synchronic الذي يسعى إلى النظر في هذه الوظيفة من الموقع المعرفي الذي ييسره العصر، فيتفحصها محدداً صورها الفعلية والممكنة، ويجمع بالتالي بين الانطلاق من الواقع الراهن المؤسس على الماضي المنصرم، وبين استشراف المستقد الذي يرجى أن يكون امتداداً طبيعياً لهما معاً. وكما ل

الأدب فيض يشبه الزمن المنطلق من الأزل نحو الأبد فإن النقد الأدبي. المحكوم بالأدب أساساً، يمكن أن يكون مشروعاً ممتداً معتوحاً في ممارساته على الماضي الضارب في القدم، والمستقبل المنفع بالأمل ببلوغ ما هو أفضل.

إدا ما رغب المسرء في تبني هذا المدخل فإن عليه أن يميز في تفحصه لصور وظيفة النقد الأدبي بين الوظائف المتصلة بالعملية الأدبية ذتها وتلك التي تتجاوزها، أي بين الوظائف الأدبية، والوظائف فوق الأدبية Extra-literary.

### أ- الوظائف الأدبية

فأما وظائف المتصلة بالعملية الأدبية فإنها يمكن أن تورع على عماصر لأساسية التلاتة في هدد العملية وهي الكاتب، والقارئ، والنص.

### ب- تجاه الكاتب

وسطر بادئ ذي بدء في الوظائف التي ينبغي أن يؤديها النقد الأدبي للكاتب، أو المبدع، أو المؤلف، أو المرسل، أو المبدع، أو سمّه م شئت، تعددت الأسماء والمسمى واحد. ربما كمانت أولى هذه الوظائف هذايته إلى ما يصنح له من أجناس أدبية رئيسية أو

فرعية. فالرغبة والميل لا يكفيان في عملية الإنتاج الأدبي. فثمة الاستعداد، والإمكانات، والقدارت، والمؤهسلات الفطريسة والمكتسبة، وغير ذلك مما يشكل اكتشافه في وقت مبكر من حياة الأديب عباملاً مهماً حداً في وضع أقدامه في الطريق الواعدة، والمضى خطوات واسعة في السبيل التي تقوده إلى النتيجة المرجسوة والغاية المأمولة. ولاشك أن للنقد دوراً مهماً يؤديه هنا في مساعدة الأديب عند اختيار السبيل التي تلائم استعداداته وإمكاناته وقدراته ومؤهلاته، ولا أظن أن ثمة حاجة للإشارة إلى أن إخفاق العديد من الكتّاب مردّه أنهم لم يكتشفوا نقاط قوتهم ويفيدوا منها في اختيار الجنس الأدبي الذي يمكن أن يتقدموا فيه، وأن النقد لم يساعدهم على هذا الاكتشاف، وبالتالي خاب سعيهم لأنهم اختاروا ما لا يصلحون لمه. وقيمة كل امرئ ما يحسنه. ولنستمع إلى أحد رواد النقد الأدبي العربي الحديث، ميخائيل نعيمة يحدثنا عما يمكن لناقد الأدب أن يقدمه للكاتب في هذا المجال

يقول نعيمة في كتابه الغربال:

"والناقد مرشد لأنه كثيراً ما يمرد كاتباً مغروراً إلى صوابه أو يهدي شاعراً ضالاً إلى سبيله. فكم روائي عظيم توهم في طور مس أطوار حياته أنه خلق للقريض. لكنه نظم ولم ينظم سموى كملام. إلى أن قيّض الله له ناقداً رفع الغشاء عن عينيه فأراه أن الرواية مسرحه وليس البحور الشعرية "(١).

وتمة بعد ذلك مساعدة الكاتب على تطويسر عمله في الجنس الأدبي الـذي اختياره. وليس هنياك من يمياري في خطورة، بيا حيوية، وظيفة الناقد الأدبي في بيان المؤشرات الإيجابية والسببية في عمل أي كاتب، وتوضيح سبل تعزيز المؤشرات الإيجابية، وصرق تجاوز المؤشرات السلبية. كذلك فيان ثمة وظيفة مرافقة لهذه الوظيفة، همي الوظيفة التعليمية/التربوية في توضيح الكثير من الأمور التقنية المتصلة بعملية إنتاج النص الأدبى التي لم يتيسر للأديب، بسبب من طبيعة تكوينه الثقاف، أن يستوعبها ويعيه ويفيد منها في إنشائه لنصه، وكان جل اعتماده في ممارستها على التقسيد والمتابعة للآخريين دون الفهم المتبصر لمختلف أبعادها. وهناك بالطبع ما يقدمه الناقد من رؤى واستبصارات لمختلف جو نب العملية الإبداعية من خلال شروحه وتحليلاته وتفسيراته وموازناته وأحكامه التي تتناول نصوص الكاتب. وعلى الرغم من أن البعض يقلل من أهمية هـذه الوظيفة لأنه يعـد نفسـه بوصفـه كاتباً أوى بفنه وأكثر تفهماً له وأعمق معرفةً بخفاياه من غيره، ولكن الحقيقة التي لا يمكن إنكارها هي أن الناقد المبسدع يستطيع

<sup>(</sup>١) الصر: ميحائيل نعسمة، العربال الطبعة الثانية عشرة (مؤسسة بيروت، ١٩٨١) ص (١٧).

أن يرى في كثير من الأحايين أكثر مما يمكن أن يراه الكاتب نفسه في أعماله أو آثاره.

يعصي به الناقد عجزه عن ممارسة كتابة الإنشاء الأدبي. يقرون بوضيفة أحرى للناقد همي قيامه بشرح العمل الأدمي وعمي أي حال فيإن الكتباب الذين لا ينظرون بجدية إلى الوظيفة السبابقة ويرون فيها مجرد ادعاء وتفسيره أو إيصال دلالته إلى القارئ. أو بدور الوسيط بين الكاتب والقارئ. وعلم الرغم من أن الكتير من الكتاب لا يرضون في الغالب عن شروح الناقد لأدسى وتفسيراته ويشككون فيهما، فإنهم من جهة أخرى لا يفتؤون يشكون من قصور النقد الأدبي وعدم أدائمه لوظيفته البينية هذه، وترهم باستمرار ساخطين على النقاد لإهمالهم أعمالهم وانشغالهم عنها بأشياء أحمري، أو لتمييزهم بين همذا وذاك من الكتاب، والمفارقة الواضحة في ذلك: أنهم يشككون في الوقت نفسه بالنقاد لأنهم غير موضوعيين في تناولهم أو غير مؤهمين بدراسة عمالهم، أو لا يستطيعه لا التحليق إلى سماوات الإسماع لتي لا تنيسر إلا لسبور الأدباء دون بغاث النقاد. والحقيقة أنه ما فتئت العلاقة بين الكاتب والناقد علاقة توتبر ونفور وسخط وترم نتيجة لغياب المناخ الصحى السليم المعافي لممارسة النقمد في المجتمع العربي الحديث مما لا مجال للحديث عنه في هذا المقام.

أ- تحاه القارئ: وإذا ما انتقل المرء من وظائف البقد تحاه الكاتب إلى وظائفه تجاه القارئ فإنبه يجدها أكثر وضوحاً وأق حلافية. وأول ما يمكن ملاحظته هنا أن القراء عامة يقرون ليقاد الأدب في معظم الأحيان بتوافر الخبرة والوقت اللذين يسمحان عهم بممارسة وظائفهم تجاه قرائهم حاصة ومجتمعهم عامة. ومع أن القراء العبرب لا يعتمدون كثيراً في اختيارهم لما يقرؤون علمي النقاد وآرائهم في النتاج الأدبي الجديد بقدر اعتمادهم علىي بريـق الأسماء وتحفيز الإثارة التي تيسّرها اليوم مختلف و سائل الإعـلام، وأحياناً أجهزة الرقابة، فإن المرء لا يمكنه إلا أن يقر من جهمة أحرى أن مؤسسة المراجعة أو reviewing الراسيخة الأقدام في المجتمعات المتقدمة مهمة جداً في إرشاد القارئ إلى ما ينبغي أن يقرأ من ركام الكتب التي تقدف بها المضامع كل صباح. حصة وأن أثمان الكتب المرتفعة، وضيق ذات يند القراء المدمنين من أصحاب الدخيل المحدود، ومحدودية رفوف كتبهم في الشقق الشبيهة بصناديق الكبريت التبي تسود عادة في المدر العربية. بْحعلها أكثر حيوية وضرورة في المجتمع العربسي الحديث. وقصـدّ عن إرشاد القارئ إلى ما ينبغي له أن يقرأه فإن الكثرة الكاترة من النتاح لأدىي الجديد بحاجة إلى دليل للقارئ يرافقه في تقسيه صمحت ما يقرؤه يشرح له ما غمض منه، ويفسر له ما استغلق

عليه، ويحلل له ما كان معقداً، ويوازنه بـأضداده وأمثالـه، ويحكـم عبيه، وينزله المنزلة التي تحدد موضعه في نفسه.

صحيح أنه يفترض بالمؤسسات التعليمية من مدرسة وحامعة ومعهد متوسط وغيرها أن تقوم بإعداد القارئ على نحو ما لاستقبال ما يقرؤه بالحد الأدنى من الفهم والاستيعاب والتذوق والتقدير، ولكن الوضع غير المرضي هو هذه المؤسسات في المجتمع العربي الحديث، وتدني وعيها لوظيفتها الحيوية هذه يؤكد أهمية وظيفة النقد تجاه قرائه، وحاصة في الأحذ بيدهم وقيادتهم في معارج الأدب وسماواته.

والواقع أن القراء - حتى أولئك الذين تيسر لهم تدريب معين في مرحمة من مراحل تكوينهم الثقافي - بحاحة إلى ما يمكن تسميته بالتعليم المستمر في ميدان نظرية الأدب وكل ما بتصن بعملية إنتاج الأدب في المجتمع، وهذه تفرض على النقد وظيفة مستمرة هي تثقيف القارئ أو على الأقل إحاطته علماً بكل ما يجد من فن الأدب والفنون الأخرى وما يستتبع ذلك من تطور سنل مقاربته ودرسه. وإلى جانب ذلك ثمة وظيفة تصحيح الأذواق التي تنالف السائد والشائع وتنفر من الجديد والرائد والطليعي، بل ربما تصبح عدوة له والناس أبداً أعداء ما جهلوا - وهاهو نعيمة يحدث بطريقته الخاصة عن هذه الوظيفة فيقول:

"كسا في حاجمة إلى الناقدين لأن أدواق السواد الأعطم منا مشوهة خرافات رضعناها من ثدي أمسنا وترهمات اقتساه مل كف يومنا. والدي يضع لنا اليوم محجة لندركها في الغد هو الرائد الذي سنتبعه، والحادي الذي سنسير على حدوه"(١).

وهذا ت. س. إليوت الناقد/الكاتب الأنكلو أمريكي المشهور يقرن بين وضيفة توضيح الأعمال الفنينة ووضيفة تصحيح الذوق فيقول:

"ينىغي للنقد أن يقرّ دائماً بهـدف منظور، وهـو، على وجـه تقريب، توضيح الأعمال الفنية وتصحيح الأذواق"(٢) .

وأخيراً فإن هناك وظيعة تحقيق التواصل الأفضل بين القارئ وكتب وخاصة الخارج على قانون السائد والمألوف في المعايير والمقاييس والأنظمة والقيم الفنية في مجتمع معين. فكثيراً ما يخرق لمتميزون والعاقرة من الأدباء والكتاب معايير مألوفة، ومقاييس سائدة، ونصماً مُقراً بها، وقيماً مجمعاً عليها، فيُصطهَدون ويُستعدون، وقد يحاربون حتى في لقمة عيشهم بغرض إعادتهم مريق المألوفة التي تجمعهم بقرائهم، ويأتي ناقد مرهبه

<sup>(</sup>١) نصر التصدر هسد، ص (١٩).

<sup>(</sup>٢) نصر:

احس، الفذ المصيرة حاد الذكاء، عميلة التفكير فينظر في التسل هؤلاء المتميزين والعباقرة ويعطيه حقه من المدرس والتحسل وبالتالي من القيمة، ويستعيد له مكانته التي ينبغي أن تكول له بعد إقناع الناس بجدواه وجديته وسمود، ويكون لدلك قد قام بوظيفة حيوية ومهمة في تطوير عملية الإنتاج الأدبي في مجتمعه والرقي لها وتوضيح الآفاق الحديدة التي تستشرفها.

مهما كان الأمر فإن ما تقدم من وظائف للنقد تجاه الكاتب والقرئ ليست في حقيقة الامر إلا من لوازم وظيفته المباشرة والأساسية وهي مقاربته للنص الأدبي الذي هو انساحة الفعية لمحمل الأفعال والنشاطات العملية النقدية كالشرح ولتحيس والتركيب والتفسير والموازنة والمقارنة والحكم وغيرها، فما هذه الوظيفة وما جوانبها المحتلفة؟

ب- تجاه النص: ربما كان من أولى وضائف النقد تحده نبص تثبيت هويته، وإذا كان النص الحديث لا يطرح هذه المشكلة على عو صارح بسبب وجود التسهيلات الطباعية والتسجيبية لمختلفة التي تيسر تثبيت هويته ومن ثم وصولها إلى القارئ، فإن اسص القديم تحطوطاته المتعددة المتفاوتة في قدمها وفي قربها من حس المؤلف الذي كتبه أو أملاه، وفي توزعها في مختلف البقاع، وبما يطرحه تحقيق هذا النص من مشكلات ومصاعب ووجهات نظر،

وقر عات وغير ذلك، ربما كان مؤشراً واضحاً على حيوية هذه الوصيفة التي تقوم على أساسها الوظائف الأخرى، فكيف للناقد ن يؤدي أيّاً من العمليات النقدية الأخرى إذا لم يستطع أن يثلُّت هوية النص الذي بين يديه ؟ وبالطبع فإن هيذه المشكلات والمصاعب لا تكاد تذكر عندما يأتي الأمر إلى تثبيت هوية نصوص الأدب الشعبي المتناقلة شفاهاً، والتي تكاد تكون نصوصاً عائمة. وعلى الرغم من أن الحديث عن وظيفة النقد الأدبي في هذه السطور ينصرف إلى الأدب المدون فإن الأدب الشعبي جيزة مهمّ من الموروث الشعبي الذي يشكل بدوره مكّوناً أساسياً من المكونات انتقافية للأمة، وهو في ذلك، مثله مثل أي في شفوي أو مدون، يتبادل التأثير والتفاعل مع الآداب المدونة ويسهم بطريقتمه اخاصة في تشكيل عقلية منتجيها وناقديها معاً.

ومن المعروف أن هوية النص متصلة أوثق الاتصال بهوية صاحبه، ومن المهم للناقد قبل مباشرته لنصه أن يتحقق ليس فقط من هوية هذا النص بل أد يتثبت كذلك من نسبته لصاحبه، ومشكلات اننحل والانتحال قديمة قدم الأدب نفسه، تسائعة شيوعه بين الأمم والشعوب، ولا يستطيع النقد الأدبي تجاهلها، إد لابد من مواجهتها والتغلب عليها (كما فعل ابن سلام في بدايات النقد العرب الكلاسي في مؤلفه المهم طبقات فحول الشعراء)

حتى يستطيع أن يمضي إلى تأدية وظائفه النقدية الأخرى تحاه النص ومنتجه ومستهلكه.

وبعد أن يتثبت النقد من هوية النص وصحة نسبته لصاحبه فإن عبيه أن يقوم بوظيفة خدمته المتمثلة بالشرح لما يصعب على القارئ فهمه، والتحليل للمعقد من جوانبه والتفسير لما استغلق من رموزه ودواله، والموازنة له بنظيره والإشارة إلى ما اتفق فيمه واختلف مع النصوص الأخرى في الأدب القومسي أو في لآداب الأجنبية الأخرى التي كان على تماس معها، ثم الحكم عليه وبيان منزلته وموضعه من مسيرة الجنس الأدبى اللذي ينتمي إلى في الأدب القومي الذي ينضوي تحت لوائه. وهذه الوظيفة تـؤدى في المجتمع من خلال مؤسساته التربوية (المدرسة، المعهد، الجامعة) والثقافية (الكتاب، والمحاضرة، والمؤتمر، والندوة) والإعلامية (الدورية، والإداعة والتلفار) التبي تحكمها من محتلف حو للها. وتحدد مستواها وأهدافها، غاياتها وإجراءتها. وطرقها وعير دلت مما يدركمه ممارسو النقد في هذه المؤسسات بحدسهم قسل أن يواجهوه بتجاربهم المباشرة وغير المباشرة.

وعبى الرغم أن هذه الوظيفة تكون مرتبطة بالمؤسسة المعنية، محفوزة بها، موجهة لخدمتها، ومساندة لأهدافها وتوحهاتها العامة، فإن ثمة وظيفة نظيرة لها تتصل بها وإن كان دحث عسى خو غير مباشر، وهي وضيفة الدفاع عن النص الأدبي وحمايته مس سوء لاستخدام وسوء التوظيف اللذين قد يمارسان من حانب النقاد و الدارسين الذين يضعون النص الأدبي أحياناً في حدمة أهداف خارجة عن وظائفه الحيوية في الحفاظ على القيم التي تبقي على إنسانية المجتمع الإنساني التي تغدو ثانوية بالقياس إلى قيم هذه المؤسسات وأهدافها وغاياتها.

والحقيقة أن هذه الوظيفة جزء من وظيفة أشمل تتصل بهذا النص من حيث كونه جزءاً مهماً من تراث الأمة التي ينتمي بيه الدقد-هذا المتراث الذي ينبغي أن يظفر بالعناية التي تبق به وتحفظ من خلاله هوية الأمة التي أنتجته. صحيح أن المجتمع بمختلف مؤسساته يسعى للحفاظ على هذا التراث، إلا أن على الناقد أن يؤدي هنا وظيفة القيم على المتل والمبادئ والقيم التي ينضوي عبيها هذا التراث فيبرزها فيه، ويعمق وجودها في محتبف جوانبه، ويحميها حتى لا تكون في موضع الخادم لما هو حارج عنها من مصالح وأهداف دنيوية آنية تتصل بمؤسسة ثقافية أو تربوية أو إعلامية أو سياسية تتجاوز الاعتبارات الإنسانية القريبة والمعيدة المدى.

مهما كان الأمر فإن وظيفة النقد الأساسية هذه يسعي 'لا تنصرف فقط إلى النصوص الموجودة بالفعل من الأدب القديم أو

الأدب لحديث، بل يجب كذلك أن تعنى بالنصوص الموجودة بالقوة فتسعى إلى نقلها من طور القوة إلى طور الفعل باستشراف آفاق تطور النص الأدبي الممكنة ورسم معالمها وتوضيحها، وربما تحديد مساراتها للسالكين من شداة الأدب وشيوخه حتى يسعوها ويرتقوا بالنص الأدبي الحاضر إلى مستويات أرفع تليق بالأمة التي ينتمي إليها وتليق بالإنسان الذي ربما كان من أهم ما يميزه عن غيره من المخلوقات أنه كائن طموح.

#### ج- الوظائف فوق الأدبية

والحقيقة أن هذا الطموح في الكائن البشري هو ما يدفعه إلى التصع إلى آفاق أخرى لوظيفة النقد الأدبي يتحاوز فيها الوضائف الأدبية لتي تقدم ذكرها إلى الوظائف فوق الأدبية ويسمو فيها فوق عنصرين من عناصر المحتمع، هما الكاتب والقارئ اللذين يجمع بينهما الأدب، إلى المحتمع بأسره والحياة بشمولها. وربحا كان من أبرر الوظائف التي يتطنع النقد إلى ممارستها تجاه محتمع تأكيد نقيم السامية في أي عمل إنساني والإلحاح على هامش "الأفضل" في الحياة الإنسانية والتذكير به باستمرار والحفر على موغه و لسعي نحوه بشتى السبل. إن الحس النقدي الذي يحيز دائماً بين الغث والسمين كمرحلة أولى، وبين الجيد والأحود مل

غيره، والأجود إطلاقاً مرحلةً ثانية؛ وبين الواقع وبين الممكن مرحلةً ثالثة، وبين الممكن بالفعل والممكن بالقوة في الإنسان أو في أي عمل تأتيه يداه، مرحلةٌ رابعة. والذي يؤمن إيماناً عميقاً بأن الرَّبد يذهب حفاء وأن الذي ينفع الناس يمكث في الأرص، والذي يأخذ على عاتقه الإفصاح عن ضمير المجتمع والأمـــة، و تذكير دائماً بما يُبقى على هويتها الأصيلة من القيم والمثل والمبادئ والمعايير والمقاييس والأعراف، ينبغي أن يشمل كل جوانب حية الإنسانية. ويجب أن يمارس بدايةً من حيانب بقياد الأدب الذيين يقدمون لمجتمعهم وأمتهم نماذج سامية هاديمة في التفكير السميم والمعافي تُحتذي، ممن يأخذ عنهم حضوراً أو سطوراً في مختلف وجوه الحياة البشرية، وفي السياسة، والاقتصاد، والتربية، و لتعليم، والثقافة، والفكر، وغيرها، بل يكاد المرء أن يزعـم أنهـا ينبغـي أن تستمهم في السلوك اليومسي للأفراد، يأخذون بها أنفسهم ومن حولهم حتى يقوم كل شيء في المجتمع الإنساني على أساس مسن لعقن، المشفوع بالرؤية المتبصرة، المتطنع أبيداً إلى مستقبل أفضي يبيق بخليفة الله على الأرض.

# النقد الأدبي والعالم

# أولاً: الجانب الاجتماعي

النقد الأدبي إنشاء لغوي عن إنشاء لغوي آخر هو الأدب. يستخدم الأداة نفسها التي يستخدمها موضوعه، ويشترك معمه في المكوّنات الأساسية. ولكن هل هذا كل شيء عن النقد الأدبي؟

الواقع أن النقد نشاط إنساني دنيوي Worldly، وهنو نتاج عالم اجتماعي يمارس تأثيره فيه على نحو مركب معقد وفعال في آن، ويطبعنه لذلك بطابعه الاجتماعي الذي يجعله وثيق الصلة بحياة المجتمع الذي ينتج فيه بهدف الارتقاء بوجوهها المختلفة من خلال بحشه عن الأفضل والأحسن والأسمى في هذه الحياة.

والحقيقة أن النقد الأدبي وثيق الصلة بعالمه الاجتماعي من ستة وحوه أساسية:

اولها: أن أداته اللغة الطبيعية. واللغة مؤسسة احتماعية توجد حيث يكون المحتمع، وهي أداة تتطور بتطوره وتعكس هذا التطور في حوانبها المختلفة، بل إن ثمة علماً خاصاً من علوم البعة يدرس علاقة هذه المؤسسة بالمجتمع هو علم اللغة الاحتماعي "Socio-linguistic"

وإنشاء أداته احتماعية، لابد أن يكون اجتماعياً، يتطور، شأنه في دلك شأن أداته، بتطور المجتمع الذي يمارس فيه، ويعكس هذا بتضور في وجوهه المختلفة.

وثانيها: أن موضوعه اجتماعي. فلما كان الإنشاء انقدي هو مرتبطاً بموضوعه ارتباطاً عضوياً، ولما كان موضوعه، الذي هو الأدب، إنشاء اجتماعياً فإن النقد إنشاء اجتماعي بالضرورة. ذك أن الأدب، الذي يحكم النقد الأدبي ويحدد هويته، ضرب من لإنشاء. إنه، وكما يشير إلى ذلك الناقد اللساني الإنكسيزي المعروف روجر فاولر Roger Fowler في كتابه دي نعسوال الموحي: الأدب بوصفه إنشاء اجتماعياً (۱) Roger بنشاء اختماعية، مثله في للك مثل بقية أشكال الإنشاء الأخرى "(۱). ولهذا فإننا ينبغي أن نظر إلى النص الأدبى بوصفه:

"صلات وسائط بين مستخدمي اللغة، وليس صلات قول. وإنما

<sup>(</sup>۱) بصر

Roger Fowler, Literature As Social Discourse: The Practice of Linguistic Criticism (Batsford Academic and Educational Ltd. London, 1982).

 <sup>(</sup>۲) عر المرجع لفسه، ص (۷).

صلات وعي، وأيديولوجية، ودور، وطبقة، وهو بهذا المعنى يغدو فعلاً أو عملية، ويتوقف عن أن يصبح شيئاً أو موضوعاً "(١).

ومعى هذا أن النقد، إذ كان وثيق الصلة بالأدب، هو بمعنى ما إنشاء احتماعي أيضاً. وهو كذلك بالفعل، لأنه نشاط لغوي يمارس ضمن بنى احتماعية مختلفة. وبالتالي فإنه أكثر من مجرد علائق توصيلية لغوية في هذه البنس، إنه وشائج وعي، وأيديولوجية، ودور، وطبقة، إنه بحق فعل Act، وعملية ويوره وطبقة، إنه بحق فعل Act، وعملية

وثالثها: أن للنقد وظيفة اجتماعية أو فائدة اجتماعية. ومهما كانت نعكاسات هذه الفائدة على صاحبها، فإنها لا يمكن أن تكون فردية بحال من الأحوال. إن النقد عندما يُمارس لممارسة الحقة السليمة، يغدو القيّم على الثمين والسامي والجليل من مُثُل المحتمع الذي يمارس فيه، لأنه يمثل البحث الدائب والمتواصل عن "هامش الأفضل والأحسن والأجدى والأكثر إنسانية" في الحياة النشرية. ولذا فإنه يؤدي وظيفة حيوية في المحتمع تماثل وظيفة الغربلة التي تؤديها الطبيعة، كما يحدثنا عنها ناسك الشخروب ميحائيل نعيمة الذي يقول في كتابه "الغربال" إن الناقد:

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع نفسه، ص (٨٠).

"يحدم غاية أكبر من رضا الناس وسخطهم، ويتمم وظيفة هي من أهم وظائف الحياة. فالغربلة سنة من السن التي تقوم بها الصبيعة. والطبيعة أكبر مغربل. أولا تراها في كل حالاتها تسد وتعنسن؟ ألا تراها في الشتاء تكفّن الأرض بالثبوح أوتغمرها بالغيث لتحفظ من الفساد ما في رحمها من حراثيم الحياة؟ وإذ يأتي الربيع تحول الثلج ماء وترسل ما زاد منه عس حاجتها بي البحور. وما يقي تبعثه مع حرارة الشمس إلى لباب الحبة قوة تنشط بها من الموت إلى الحياة. وعندما تنبثق الحياة أوراقاً وأزهاراً تتضف بالأزهار إلى أن تتكور الأتمار، فتبعثر الأزهار وتقيي الأوراق وتعبث بالقشور لتعود وتحض الحبة من حديد. الغربلة الأوراق وتعبث بالقشور لتعود وتحض الحبة من حديد. الغربلة سنة الطبيعة وسنة البشر الذين هم بعض من الطبيعة "(١).

ورابعها: أن الأعراف الجمالية التسي يستند إليها النقد في ممارساته هي أعراف احتماعية كما يقول تومارس "إنها أعراف احتماعية من نمط معين وتترابط في صميمها مع بقية الأعراف"(٢) الاجتماعية الأعرى.

الغربلة في مصطلح نعيمة هي النقيد. والطر في ذلك: مبحائيل بعيمة، الغربال. لصعة الثانية عشرة، (مؤسسة نوفل، بيروت، ١٩٨١)، ص ص (١٣-٢٣)، وخاصة ص ٢١.

 <sup>(</sup>۲) نصر ربيبه والميث وأوستن واريين، نظرية الأدب، ترجمة: محي الديس صبحبي
ومراجعة د. حساد الحطيب، الطبعة النالقة، (المؤسسية العربيبة للدراسات والنشير،
البروت، ۱۹۸۱)، صن صن (۱۳-۲۲)، وخاصة ص ۲۱.

فنحن نحكم على الأثر الأدبي بأعراف ومقاييس ومعايير يقرها المجتمع ويؤمن بها، يضعها منتج الأثر في حسبانه عندما ينتج هـا الأتر ويتوقعها مستهلك هذا الأثر عندما يقرؤه.

وخامسها: أنه إنشاء موجه إلى الآخر، فليس ثمة من يزعم أنه يكتب نقداً ننفسه. صحيح أن المرء يمكن أن يُرضي، بممارسته هذه، كثيراً من دوافعه ورغباته وطموحاته، وقيمه الخاصة به، ولكنه من جهة أخرى لا يكتب النقد لمجرد إرضاء هــذه الدوافع والرغبات والطموحات والقيم فحسب. إسه يكتب ليقسرأه الآخرون. ويتحولوا بالتمالي إلى ما يعتقبد أنه الصحيح والسميم والحميل والسامي والمفيد في الإنتاج الأدبي ومن ثم في الحياة. ولا ننسى أن الناقد - مثله في ذلك متل الأديب- "عضو في محتمع، ومنغمس في وضع اجتماعي معين، ويتلقى نوعاً من الاعتر ف الاجتماعي والمكافأة كما أنه يخاطب جمهوراً مهما كان افتراضياً"(١)، وهذا الجمهور يبقى ماثلاً أبداً في ذهبه عند ممارسته، وبحدد عني نحو ما طريقة نقده وأسلوبه واستراتيجياته في مقاربتم للأدب وغير ذلك، مما يستأثر اليوم باهتمام النقد الاستقسى

والحقيقة أنه حتى الملاحظات المقتضبة التي يدونها بعض اسف د عبى هو مش الكتب والنصوص التي يقرؤونها، تصل في بهاية

<sup>(</sup>١) انصر المرجع نفسه ص (٩٧).

الأمر إلى هذا الآخر، إما من خلال اندماجها فيما يكتبه هؤلاء النقاد من مقالات نقدية، أو فيما يدلون به من آراء حول هذه الكتب أو النصوص أو غيرها في المحافل العامة، أو عندما تقع هذه الكتب أو النصوص في يد الآخرين عندما تتاح مكتبات هؤلاء النقاد للآخرين نتيجة ظرف من الظروف الدنيوية.

وسادسها: أن النقد يُمارس ضمن مؤسسات اجتماعية مختلفة، لكل منها بنيتها الخاصة، وحدودها، وعلاقاتها، وأنظمتها، ولوائحها، وإمكاناتها، وأعرافها، وقيمها، ووظائفها، وتطلعاتها، وأهدافها، وغير ذلك مما يؤثر على نحو من الأنحاء في الممارسة النقدية فيها، ويشكل جوانب العملية النقدية إلى حد بعيد.

ولا يمكن لناقد أن يزعم أنه يمكن أن يُحيِّد كل ما يمت إلى هذه المؤسسة بصلة، من هذه الحدود، والعلاقات، والأنظمة، والبوائح، والأعراف، والإمكانات، والقيام، والتطلعات، والأهداف؛ بل إن احترامه لها يكاد يكون جواز مروره الوحيد إلى عالمها، وإلا فإن خفراء حدود هذه المؤسسات أو القائمين على حسن سير عملها، يستطيعون أن يُبعدوا أيّ دخيل. وهم مستعدون لممارسة سلطاتهم الواسعة التي أسندها المجتمع إنهم، إذا ما أخل الناقد بشيء تقره المؤسسة الاجتماعية المعنية في هذه الممارسة.

إن النقد الأدبي- كما يمكن للمرء أن يتبين - يمارس أول ما يمارس في المدرسة في فترة متأخرة من مرحلة الدراسة الثانوية، سواء أكان ذلك من خلال دراسة النصوص الأدبية وتحليلها، وتفسيرها، وشرحها، والحكم عليها- أو مايعرف عادة بالنقد التطبيقي- أم من خلال تدريس بعض جوانب العملية النقدية لطلاب القسم الأدسى في المرحلة الثانوية- أو النقد النظري. وبالطبع فإن تدريس النقد هنا يخضع لعدد كبير من الشروط منها أن القائمين على تدريسه ينبغي أن يتمتعوا بالحد الأدنى من الكفاية العلمية؛ ومنها أنهم ينبغي أن يلتزموا بالأهداف العامة والخاصة لتدريس هله المادة وأن يتقيدوا بالمساهج المحددة وبالكتب المقررة، بـل حتى بطرق التدريس التي تحظي بقبول موجهيي المادة الاختصاصيين؛ وهم محكومون بعد همذا وذاك بمستويات الطلاب العلمية وماسبق أن تعلموه من معارف تنصب بهذه الفعالية من قريب أو بعيد.

والنقد بعد ذلك يدرس في الجامعة من خلال دروس النقد التصيقي للنصوص في مواد الأدب، أو من خلال دروس النقد النظري في مقررات النقد الأدبي قديمها وحديثها، ومن خلال المحاضرات المعمقة في مرحلة الدراسات العليا، أو الرسائل الجامعية التي يعدها الطلاب بإشراف أساتذتهم المختصين في

لمرحد المختلفة؛ ومن خلال المحاضرات الموسمية، أو محاصرات الأساتذة لرائرين أو المؤتمرات المتحصصة، أو الندوات وما إليها. و الصع فإل كل شكل من أشكال الممارسة النقدية هذه يخضع لجمية من انشروط والنواظم التي تمليها القيم والأعسراف ولتقاليد اجامعية، والتي لا محال لتفصيل القول فيها هنا. وحسب لمرء 'ل يشير. عبى سبيل المتال، إلى أن هذه الأشكال من الممارسة نقدية لا يشترك فيها إلا أناس من سوية علمية معينة، سواء أكان ذلك عبى مستوى الطلاب أم على مستوى الأساتذة، وإلى أن هؤلاء وأولئك، في ممارسستهم هـذه، محكومـون بـاللوائح، والمنـاهج، و لكتب المقررة، والتسهيلات المتاحبة، وغير دلك من الشروط لتى تؤثر، على بحو أو آحر، في العملية النقدية، وسلطع في حصيتها أي في النص النقدي.

وإذا ما غادر المرء المؤسسات التعليمية الرسمية وغير الرسمية، فإنه يحد أن النقد الأدبي يمارس كذلك في المؤسسات الثقافية والإعلامية المختلفة، فثمة المحاضرات، والندوات، والمؤتمرات لتي تنظمه المؤسسات التقافية المختلفة (كوزارة الثقافة، أو نحادات كتاب، واستسببة، والطلسة، والتنظيمات الشعبية الأحرى، وسقات المهيية.) وثمة البرامج الإذاعية والتنفارية والتسي تتراوح بين مراجعات الكتب، وبين البرامج المخصصة لمقا

الأعمال لأدبية بأجناسها المختلفة، إضافة إلى الندوات والمقالات والتغطيات الإعلامية للفعاليات النقدية التي تقوم بها المؤسسات الأخرى

وهناك بعد كل ما تقدم، الصحافة:

(من صحيفة يومية تحصص صفحة يومية، أو عدة صفحات، أو منحقاً من عدة صفحات، في يوم محدد، للشؤول الثقافية، وتنشر فيها المراجعات والدراسات والمناقشات والتعليقات وتغطيات الفعاليات النقدية، وغير ذلك من أشكال النقد المحتنفة التي تنهض بها المؤسسات الثقافية الأحرى.

(من محلة أسبوعية، يمارس فيها النقد بمحتلف أشكاله وعسى مستوى ينسجم مع طبيعة هذه المحلة.

(إلى مجلة شهرية عامة، أو متخصصة بشؤون الأدب والنقد.

ربى محلة فصلية أو سنوية تقصر نفسها على شمؤون النقمد دون غيرها.

إن جميع هذه الأشكال من الممارسات النقدية التي عرض بهب بسيء من إيجاز، تخضع كما يمكن أن يلاحظ المتأمل لطبيعته جملة من المؤثرات:

(بعضها يتصل بالقائمين عليها: اهتماماتهم، وطبيعة تكوينهم، انقرق، وميولهم السياسية، وأهوائهم الشخصية، وأيدبولوجبتهم، وتطلعاتهم والتسمهيلات المتاحة لهم، والإمكانات الموضوعة خت تصرفهم).

(وبعضها يتصل بطبيعة هذه المؤسسات: تقاليدها، وظروف نشأتها، وحدودها، ووظائفها، وقيمها، وأعرافها، وإمكاناتها، وموقعها ضمن شبكة المؤسسات العامة للمجتمع الموجودة فيه، والأهداف التي تسعى إلى تحقيقها).

روبعضها يتصل بطبيعة المناخ المهيمس على هذه المؤسسات جميعها، والظروف السياسية والاجتماعيــة والاقتصاديـة والفكريـة التي تعيش فيها بشكل عام).

(وبعضها يتصل بطبيعة المسهمين فيها من داخيل المؤسسات نفسها أو من خارجها: تكوينهم التقافي، وإمكاناتهم، وميونهم، وأهوائهم، التسهيلات المتاحة لهم، والشروط الحياتية العامة التي ينتجون فيها نقدهم، وتطلعماتهم، وتوجهماتهم، وانتماعية وظروفهم الاقتصادية).

وبالإضافة إلى النص الأدبي الذي هو موضوع النقد، والذي هو إنشاء اجتماعي كما تقدم، فإن مجموع هـذه المؤثرات يسمهم

بشكل أو بآخر في تشكيل النص النقدي الذي هو الحصيلة المهائية، أو الإنتاج الأحير للفعل النقدي، أو للممارسة النقدية.

والحقيقة أن دارس النقد، أو ممارس نقد النقد، يستضيع، بس يجب إذا ما استكمل أدوات بحثه ومعطياته، أن يحدد دور هذه لمؤثرات وكيفية تشكيلها للنص النقدي، وطريقة صياغتها لممحاجة التي تسود هذا النص ولإجراءاته ولافتراضاته عضمنية، وفي لنهية للذهنية أو العقلية التي أنتجته، وهو بهذا يقوم بعملية تفكيك لنص " Deconstruction " حتى يعشر على مواده المشكنة له، ويكتشف طرق بنائها في الصيغة النهائية التي بين يديه.

وهو إذ يقوم بذلك فإنه يمارس فعلاً سامياً حداً، قد يسغ في مستواه الإبداعي الفعل الأدبسي نفسه، إن لم يتجاوزه إلى آفاق أرحب وأغوارٍ أعمق.

# ثانياً: الجانب الإنساني

اللقد الأدبي إنشاء لغوي عن إنشاء لغوي آخر هـو الأدب، أو هذا الفن الحميل، يشترك مـع موضوعًـه في الأداة النبي هـي المعـة الضيعية، والمكونات الأساسية.

وهو إنشاء اجتماعي، أداته اجتماعية، وموضوعه اجتماعي، وهو نشاط اجتماعي موجه للآخر، ويمارس ضمن مؤسسات اجتماعية، استناداً إلى أعراف ومعايير ومقاييس وقواعد اجتماعية.

ولكن اللقد الأدبي إنشاء إنساني كذلك من وحوه عديدة لنها:

## أولها أن أداته إنسانية

فالنقد الأدبي يستخدم اللغة الطبيعية أداة له وعندما يتحدث المرء عن للغة الطبيعية فإنه يعني اللغة البشرية التي يستخدمها الإنسان في حياته اليومية لتدبير شؤونه المختلفة بوجوهها لمتعددة، تمييزاً لها عن اللغات الاصطناعية الأخرى كلغة الإشارات، أو الأعلام، أو الثياب، أو الرتب العسكرية، أوإشارات المرور وغيرها.

ومعنى هذا أن النقد الأدبي- بانخاذه اللغة الطبيعية، أو النغة الإنسانية أداة له - إنشاء إنساني، لأن أداته إنسانية، وبالصبع فان نبده لأداة تأثيرها البعيد في هذا الفعالية، إد إن لكل لعة أعرافها، وتقاليدها، وإجراءاتها، وقواعدها في التفكير والتعبير والتوصيس، وهذه الامور تؤثر في تشكيل النص النقدي. وحسب المرء أن بقارد في هذا السياق بين نص نقدي كتب على سبيل المتال باللغة

الإلكبيرية. ونص نقدي آخر، كتب بالبعة العربية أو بالبعية الفرنسية، حتى يتبين له هذا التيأثير؛ أو أن يشير إلى بعيص الصعوبات التي يجدها القارئ العربي، الذي ألف النصوص النقدية العربية الكلاسيكية، في استيعاب النصوص النقدية العربية المترجمة عن اللغيات الأوربية الحديثة أو القديمة، وهي صعوبات ناجمة أساساً عن عدم إلفة هذا القارئ لإجراءات هذه اللغات وأعرافها وقوانينها وأساليب المحاجة فيها، والتي لم تستطع عملية نترجمة نقلها إليه.

## وثانيها أن منتجه إنسان

والنقد الأدبي إنشاء إنساني لأن من ينتجه إنسان، كمائن بشري تنتقي فيه شبكات علاقات ومؤثرات غير محدودة. وهذا الكائن سسري، الذي ينتج النص النقدي، كائن بشري ذو خصائص محددة: فهو من جنس معين (ونساء اليوم يطالبن بنقد أدبي نسائي تمارسه الناقدات من النساء ويستطيع الاستجابة لخصوصية الأدب النسائي ولخصوصية الأبعاد النسائية في الأدب خاصة)، وذو عمر معين (والعمر حبرة ونضج وتقدم في ميدال المعرفة وانعلم)، له حياته النفسية والاجتماعية والاقتصادية احصة به، وتكوينه الثقافي (الذي هو حصيلة نشأته وتربيته في أسرته، ومن شم في المدارس والمعاهد والجامعات والمؤسسات التربوية

والتعليمية والثقافية المحتلفة) إضافة إلى أعماله التي يقوم بها، ووظائفه التي يسندها إليه المحتمع في مؤسساته وهيئاته ومناحي نشاطاته المحتلفة من جهة، وانتماءاته الاجتماعية وانتقافية والسياسية من جهة أخرى، ثم إن له توجهه الفكري والسياسي، فهو لا محالة مرتبط مصلحياً بطبقة اجتماعية معينة، ومتصل ثقافياً ببيئات محددة، ومتم سياسياً على نحو رسمي أو غير رسمي إلى تنظيم سياسي يملي عليه مواقفه المختلفة في المنزل والمجتمع واحية.

وكذلت فإن لهدا الكائن البشري المنتج للنبص علاقات احتماعية وثقافية معينة مع أناس ذوي مواقع معينة في البنسي الاحتماعية والثقافية للمحتمع الذي يتوجه بنقده إليه. وكذلت فإن هذا الناقد قد يقوم بزيارات لمناطق مختلفة في وطنه أو لبلدان أخرى محاورة أو بعيدة، يمارس في أثنائها مهمات متنوعة ويتعرض من خلالها لجملة من المؤثرات الخارجية، التي لا يتعرض لها إذا ما بقى في بلدته، أو مدينته الأم.

وفوق هذا وذاك ثمة المؤتمرات والنسدوات والفعاليات الثقافية والاجتماعية والسياسية المختلفة التي يشارك فيها الناقد في الوصس وخارحه، والتي تحمل إنى عالمه خبرات جديدة ومؤثرات جديدة وعوامل فعالة جديدة.

إن جميع هذه الأمور التي أشير إليها على نحو موجز حداً تمارس تأثيراً معيناً في تشكيل النص النقدي، وطريقة محاجته، واعتراضاته الضمنية التي يستند إليها، وإجراءاته، واستراتيجياته في التعامل مع المستقبل/القارئ، أو مستهلك النص، وأسلوبه، وحتى صوته الخاص به.

### وثالثها أن مستقبله إنسان

والنقد الأدبي إنشاء إنساني لأن مستقبله إنسان أيضاً، وهمو، مثله في ذلك مشل منتجه، خاضع لمجموعة مماثلة من المؤشرات والعوامل التي سبق الحديث عنها.

## ورابعها أنه محكوم بالأدب والأدب محوره الإنسان

النقد الأدبي محكوم بالإنشاء الأدبي، الذي يحدد طبيعت ووظيفته وحدوده. والإنشاء الأدبي يدور حول محور أساسي هو الإنسان، والنقد يدور حوله كذلك، خاصة وأن كل ما يأتيه الإنسان غا يدور حول محور واحد هو الإنسان نفسه ولنسمع ميخائيل نعيمة وهو يقدم مجموعة الرابطة القلمية يقول:

"أحل إننا في كل ما نفعل وكل مانقول وكل ما نكتب إبما نفتش عن أنفسنا. فإن فتشنا عن الله فلنحد أنفسنا في الله. وإل سعينا وراء الجمال فإنما نسعى وراء أنفسنا في الجمال. وإن طسنا الفضيلة فلا نطلب إلا أنفسنا في الفضيلة، وإن بخنا عن مكروب فلا نبحث إلا عن أنفسنا في المكروب، وإن اكتشفنا سراً من أسرار الطبيعة فما نحن إلا مكتشفون سراً من أسرارنا، فكن ما يأتيه الإنسان إنما يدور حول محور واحد هو- الإنسان. حول هذا المحور تدور علومه وفلسفته وصناعته وتجارته وفنونه وحول هذا المحور تدور آدابه"(١).

وحول هذا المحور، وبالضرورة. يدور نقده الأدبي المحكوم بهذه الآداب. وبعبارة أخرى إن النقد الأدبــي إنشــاء إنســاني لأن محوره الإنســان.

والسؤال الذي يعرض للمتأمل في هـذا الجـانب مـن جوانب طبيعة النقد الأدبي هو:

كيف يستجيب دارس النقد لهذا النوع من المؤثرات الناجمة عن كون النقد إنشاءً إنسانياً، نشاطاً متصلاً بنشاطات الإنسان الأخرى التي يشكل مجموعها كلاً متماسكاً؟

صحیح أن مؤرخي النقد، كما يشير إلى ذلـك رينيـه ويليـك. كبير مؤرخي النقد الحديث، واعون بأن النقد:

"متصل بتاريخ الأدب، وسائر الفنون الأحسري، بالتساريخ

<sup>(</sup>١) الصر: مبحاثيل نعيمة، الغربال، ص ٢٥.

الفكري، وبالتاريخ العام سواء أكان سياسياً أم اجتماعياً. وحتى الضروف الاقتصادية تلعب دورها في تشكيل تاريخ النقد"(١).

وصحيح أنهم يدرسون في نظرية النقسد حدوده وصلاته، أي يدرسول علاقته بالمعارف الأدبية، وبالفنون، وبالعلوم الإنسانية، والعموم الطبيعية وغيرها، ولكن هذا لا يكفي. فمنتج السص لنقدي حصيلة أو نتاج جملة معقدة من العلائق والمؤثرات، ومن الضرورة بمكنان الاستجابة لها منهجياً، واستيعابها من حلال إجراء معين يقوم به دراس النقد الأدبي.

والواقع أن ذلك لا يكبون إلا بمعرفة كل شيء يتصل بمنتج الإنشاء النقدي، أي الناقد. فمن الضروري أن يكون لدى دارس النص النقدي معلومات وافية عن الناقد الذي كتب هذ النصحى يده على دلالته الحقيقية. أي أن دارس النص النقدي، أو ناقد النقد مضطر لمعرفة الكثير عن الناقد المعلي بدراسته: حياته الشخصية، وتعليمه الرسمي وغير الرسمي، ووضعه الاقتصادي والاجتماعي، وارتباطاته السياسية والاجتماعية والفكرية، واهتماماته فوق الأدبية، وتكوينه

 <sup>(</sup>۱) مطر ربيه ويليك، "حواطر حول كتابي: تاريح للنقد الحديث"، برجمة عبد السي اصطبف، الموقف الأدبي (دمشق)، العدد (۱۱۸) شباط، ۱۹۸۱، ص (۱۷).

الثقافية، ومشاركاته العامة، والمؤثرات المحتلفة التي أسهمت في الثقافية، ومشاركاته العامة، والمؤثرات المحتلفة التي أسهمت في تكوينه ثقافياً وفكرياً، وفي تحديد رؤبته للعالم. وهذا لا يكول إلا بتوافر سير النقاد التي يكتبها المعنيون بهذا الفن الهام. و رفيع والصعب، أو بتوافر سيرهم الذاتية، أو يومياتهم، أو كتب ملاحظاتهم. تكتب البروفيسورة هيلين غاردنر أستاذة الأدب الإنكليزي بجامعة أكسفورد عن أهمية "السيرة الذاتية" في دراسة الأدب:

"يجب بالتأكيد أن يكون ثمة تقسيم ما للعمل هنا بين كاتب السيرة وناقد الأدب، وينبغي أن يعترف كلاهما أن أحداً منهما من يبلغ أكثر من حقيقة حزئية عن الرجل أو عن آثاره أو عن لصنة بينهما. لقد أقررت دائماً بأهمية المعلومات السيرية، لأنني أعتقد أن القصيدة أو الرواية هي شيء تاريخي، أنتجه كائن بشري في رمن معين وفي ظروف معينة، وعلى الرغم من كونه مستقلاً بالمعنى نعام في أنه ذو وجود مستقل عن الخبرات والعواصف شي يصدر عنها الكاتب في صنعه له، فإن الجبرات والعواطف تكون ضمن الأسباب الداخلة في صنعه، مثلها في ذلك متل الملاحظات لمنصة عالم الطبيعة، وعالم الأفعال الإنسانية، والتقاليد الأدبية شي يمكن أن يصدر عنها المؤلف. إن هذا الشيء التاريخي يمكن شي يمكن أن يصدر عنها المؤلف. إن هذا الشيء التاريخي يمكن

أن يفهم إلى حد ما ويستمتع به دون هذه المعرفة. ولكن المعرفة بكل أنواعها تستطيع أن تساعد الفهم والمتعة كليهما "(١).

والحقيقة أنه يمكن القول بأن النص النقدي شيء تاريحي أيضا، أنتجه كائن بشري في زمن معين وفي ظروف معينة. ورغم استقلاليته الظاهرية عن الخبرات والعواطف التي يصدر عنها الناقد في كتابته لنصه، فإن الخبرات والعواطف، وأموراً أخرى كثيرة تتصل بحياته بمختلف جوانبها، تشكل جزءاً أساسياً من الأسباب الداخلة في صنعه لهذا النص، مثلها في ذلك مثل الملاحظات المتصلة بعالم الطبيعة، وعالم الأفعال الإنسانية والتقاليد الأدبية التي يمكن أن يصدر عنها الساقد. إن هذا الشيء التاريخي الذي هو النص النقدي يمكن أن يفهم إلى حـد مـا، وهو حد غير كاف بالتأكيد، ويستمتع به، ولكن بقدر متواضع، دون هذه المعرفة. ولكن المعرفة بكل أنواعها تستطيع أن تساعد هذا الفهم وتلك المتعة. بمعنى أن دارس النقد، مثله في ذلك مشل دارس الأدب، بحاجة إلى هذه المعرفة السيرية المتصلة بمنتج النقد، حتى يحقق قدراً أكسر من الفهم والمتعة من مواجهته للنص النقدي.

والواقع أن توافر سيرة لكل ناقد، أنتج نصاً نقدياً هامـاً في لغـة ما، أمر ليس ممكناً، وخاصة عندما يكون هذا الناقد ناشـعاً مـازال

<sup>(</sup>۱) عر

Helen Gardner, In Defence of Imagination, (Oxford University Press, Oxford, 1982), p. 175.

يشف طريقه الخاص به في المشهد النقدي الذي يسهم في صعه. وإذا كنا لا بعدم وجود سير مفصلة ودقيقة تحوي على كل شاردة واردة تتصل بحياة النقاد العظام، فإننا بالتأكيد لن نجد مما يتصل بالنقاد الحديثي العهد بالمهنة، والوافدين مؤخراً على لمنسهد انقدي. إلا النرر اليسير، فهم لم يبلغوا من الشهرة والأهمية منزلة تحفر المهتمين بالسير الشخصية على الحماوة بهم بمقدار حفاوة لتي يتلقون بها الكبار.

ويذ ما انتقل المرء إلى النقد العربي الحديث لينظر في مدى توافر سير النقاد في الثقافة العربية الحديثة فإن المشكلة تأخذ أبعاداً إضافية حيث يجد المرء أن النقاد الكبار حقاً لا يُحتفى بهم، بمه النقاد الناسئين أو المقلّين أو الديس نم تتح لهم طروف حياتهم حض كبيراً من الشهرة أو السلطة أو الجاه أو النفوذ أو اسال يستطيعون بها أن يحفزوا الكسالي من الدراسين العرب المحدثين.

إن حل هذه المشكلة لا يتم إلا بتوافر الكتب المساعدة المختلفة التي يمكن أن تغني بمجموعها إلى حد ما عن السير و لسير مسحصية للنقاد العرب المحدثين. إن توافر مجموعة صاحة من هذه لكتب كمعاجم المؤلفين، التي تتصمس سيرهم موجزة، وقوائم مؤلفاتهم وأعمالهم المختلفة، والبيبلوغرافيا المختلفة، وأدلة الموضوعات المختلفة، والسجلات الخاصة بمختلف النشاطات

الثقافية، المحلية أو الأجنبية، في الأقطار العربية، والوثائق المختلفة التي تتصل بالعلاقات الثقافية العربية مع الثقافات الأخرى وغيرها، يمكن أن يساعد على تقديم شيء من المعرفة التي يمكن أن تدفع بفهمنا لنصوص النقدية العربية الحديثة خطوات واسعة وهامة.

وغني عن القول إن تحسين التسهيلات المتاحة للباحث العربسي عامة يمكن أن يفيد أيضاً، فالتسهيلات الموضوعة تحت تصرف الباحث عامة، ودارس النقد العربي الحديث خاصة، تسهيلات أقل ما يقال فيها إنها متواضعة، والواقع أن وصف (متواضعة) هذا وصف فضفاض علي واقع همذه التسمهيلات عندما تقارن بالتسهيلات المتاحة للكاتب في البلدان التسي تحترم الثقافة والعلم حتر ما يتجاوز القول إلى الفعل، والتي تتراوح بسين المكتبة المستوعبة للكتب والدوريات والنشيرات والوثائق والأوراق الخاصة والمخطوطات، والحاسب الآلي، إضافة إلى الأموار الطائلة التي ترصدها المؤسسات التقافية، ومعاهد البحث والدراسة والخدمات أو النبي توقفها عليها المؤسسات الاقتصاديسة والتجاريمة تسجيعا ممها للثقافة ورغبة منها في الانتفاع خصيلتها إسح تمحر به أمم وبأصحابه قبل أن تفتخر بأي إنتاج آخر، ودع عنت بعد ذلك الظروف المعيشية للكتاب أنفسهم والتي لا تكاد تفكر فيها مؤ سساتنا الثقافية أو التعليمية أو التربوية.

وهكذا فإن الاستجابة لهذا الجانب العام والحيوي من طبيعة النقد الأدبى ينبغى أن تتم:

- على مستوى منهجي يضبع في الأذهان أهمية توافر المعلومات السيرية عن منتج النص النقدي.
- وعلى مستوى مؤسسي بحثي يسعى إلى توفير التسهيلات التي تؤمن فيض هذه المعلومات السيرية، وإلا فإن دراستنا للنقد ستظل دراسة غير مستكملة الشروط لأنها ستغض الطرف عن قسمة ساسية وبالغة الأهمية من قسمات النقد الأدبي-وهي أنه كان ومازال وسيظل أبداً إنشاءً إنسانياً ينتجه إنسان، ويتوجه به نحو إنسان آخر، ويهدف إلى خدمة تطلعات الإنسان إلى حياة أفضل وأنقى وأسمى، أو باختصار أكثر إنسانية.

## ثالثاً- النقد والسياق

للنقد الأدبي، بوصفه إنشاءً احتماعياً إنسانياً، صلات مركبة معقدة متعددة المستويات متنوعة الوجوه، بعدد من عناصر العملية الأدبية:

بالنص الأدبي الماثل فيه صراحة، أو ضمناً، بالقوة، أو بالفعل؛

- باللغة الطبيعية التي يستعملها النقد الأدبي أداة له؛
- بالناقد الأدبي منتج هذا النص النقدي أو مرسله؛
- بقارئ النقد الأدبي أو مستهلك هذا النقد أو متلقيه؛
- بالمؤسسات الاحتماعية المختلفة التي ينتج فيها؛ وبشكر عام
  - بحملة الظروف والشروط المختلفة التي تحكم إنتاجه.

وباختصار شديد، إن النقد الأدبي إنشاء مرتبط بشبكة معقدة غاية التعقيد من الصلات يقيمها مع العناصر المشكلة للفضاء، أو الفسحة، التي يتحرك فيها.

وإذا ما أردنا استخدام لغة المجاز فإنه يمكن القول: إن لنقد الأدبي يكاد يكون المحرق الذي تلتقي فيه خيوط هذه الشبكة. ولما كانت الإشعاعات هي التي تحدد عادة طبيعة المحرق، فإنه يمكن النظر إلى خيوط هذه الشبكة على أنها، في حقيقة الأمر، جملة محددات determinants تقوم بتحديد طبيعة النص النقدي، وبالتالي تمنحه هويته المميزة له عن سواه من النشاطات الإنسانية الأخرى.

ومعنى هذا أن أية محاولة لفهم الإنشاء النقدي-طبيعته ووظيفته وحدوده- أو لتحديد دلالته ستكون غير مجدية مالم ينظر المرء إلى هذه المحدِّدات، وإلى مدى تأثيرها في هذه الدلالة.

و لواقع أن هذه المحددات تشكل، بالصلات التي تقيمها مع النص النقدي، السياق Context الدي يتموضع فيه هذا الدص text ويدين له بكل دلالاته. وعلى هذا فالنص النقدي، في انتحس النهائي، محكوم بالسياق الذي ينتج فيه. ودراسته يبعي بالتأكيد أن تمر عبر بوابة سياقه.

ذلك أن النقد الأدبي، وبسبب من كونه لا يتبدى إلا في صورة إنشاء لغوي، هو أساساً مجموعة وحدات لغوية تشكل نصاً ينطوي على معنى ما، أو يحمل دلالة ما. وهذا المعنى، وتسك الدلالة، ينبغي أن يكونا حاضرين في هذا النص، وحضورهما يقتضي وجود سياق لهما. إننا، كما يقول ت، ك، سونغ:

"عندما نفسر كلمة، أو جملة في نص مشلاً، فإننا نقوم بذلك فقط ضمن سياق لغته"(١).

إن:

معنى أي نص وتفسيره، يعتمدان على السياق"(٢).

ذلك أن:

<sup>(</sup>۱) بطر

T K Seung, Semiotics and Thematics in Hermeneutics (Columbia University Press, New York, 1982), p. 10.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق (ص ١٣).

"كر نص ليس أكثر من لوحة عفل، حتى يفسر في "سياق دلائة" مناسب Context of Signification. وكل تحليل عصى يعترض مسبقاً سياقاً للدلالة والتوصيل. إن قضية السياق المعسى المست حارج نصية Extra-textual ولا داخل نصية textuality—Extra والتمييز بين النصية الخارجية Intra إقامة والنصية الداخلية Intra-textuality لنص ما، لا يرد إلا بعد إقامة نصيته للا يمكن أن تقوم إلا في إطار سياق ما "(١).

وبكلمات أخرى إن دلالة أي نص نقدي، أو معناه، الذي يسعى دارسه للوقوف عليهما، مرتبطين عضوياً بالسياق، وبالتالي فإن فهم فكرة السياق ضرورة لازبة لفهم أي نص نقدي.

وإذا ما عدنا ثانية إلى لغة المجاز فإنه يمكن القول: إن فهم طبيعة المحرق لا يمكن أن تتم دون أن نقف على طبيعة جميع الإشعاعات التي تمر به. ومصادرها، أو، بعبارة أخرى، أن نمسح فراغياً الفسحة الكلية التي يتخذها هذا المحرق سكماً له في نقصة ما من فصائها.

تنبغي الإشارة بداية إلى أن الإنشاء اللغوي، أيَّ إنشاء لغوي. ما هو إلا:

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع السابق (ص١١).

"جماع العملية المعقدة للتفاعل اللغوي بين الناس الذين ينطقون بالنصوص ويفهمونها. ودراسة اللغة بوصفها إنشاء تتطلب، لذلك، التنبه إلى وجوه من البنية تتعلق بالمشاركين بعملية الاتصال؛ وإلى الأعمال التي يؤدونها خلال نطقهم للنصوص؛ وإلى السياقات التي يؤدى فيها الإنشاء فجميع هذه العوامل فوق اللغوية Extra-Linguistic تنعكس على نحو منظم في بنى الجمل (وبالتالي النصوص) التي ينطقها المتحدثون. أو إذا ما وضعنا الأمر بطريقة معاكسة، إن شكل اللغة يتطور استجابة لوظائف الإنشاء فيها، وذلك حتى يوفر وسيلة التعبير لجميع الأعمال الشخصية؛ والعلاقات المتبادلة بين الناس؛ وصلات السياق Context التي

ولكن ماذا نعني بالسياق context الذي يحكم دلالة نص ما؟ يمكن للمرء أن يميز ثلاثة معان مفيدة للسياق هي:

- سياق النطق Context of Utterance، أو السياق الفعلي
   لإنتاج النص؛
  - سياق الثقافة Context of Culture؟

<sup>(</sup>۱) عر

Roger Fowler, Linguistic Criticism, Second Edition (Oxford University Press, Oxford, 1996), p. 86.

#### • سياق الإشارة Context of Reference.

وهي معان أساسية يمكننا أن نوظفها في شرحنا لفكرة السياق الذي يحكم دلالة حصيلة عملية الإنتاج النقدي والتمي هي النص النقدي نفسه الذي نحن بصدد دراسته.

#### ١ – سياق النطق

يقصد بسياق النطق، أو سياق الإنتاج الفعلي للنص النقدي، السياق الآني، أو الظرف الذي يؤدى فيه هذا النص. ويشمل هذا السياق فيما يشمل مايلي:

• الزمان والمكان اللذين يؤدى فيهما الإنشاء النقدي. إذ علينا أن نميز عبى سبيل المثال بين السياقات التي يكون فيها المشاركون في عمليتي إنتاج النص النقدي واستهلاكه في الزمان والمكان نفسيهما، والسياقات المنفصمة split context لهاتين العمليتين. ففي الاتصال الهاتفي بين ناقد ومتلق على سبيل المثال، أو في البث الحي المباشر الإذاعي والتلفزيوني، ينتج النص النقسدي ويستقبل فعلياً في وقت واحد تقريباً، ولكن في أمكنة محتلفة. وفي المراسلات النقدية التي تتبادل غالباً بين الكاتب والناقد، أو النقاد ذوي الاهتمامات المشتركة، ينتج النص النقدي ويستقبل في نقاط زمانية ومكانية مختلفة. أما في المحاضرة (المحاضرة الجامعية،

أو المحاضرة العامة) أو الندوة أو المؤتمر فيتم إنتاج النص النقمدي واستهلاكه في المكان والزمان نفسيهما.

- أوصاع المشاركين أحدهم تجاه الآخر. فقيد يكون المشاركون في عمليتي إنتاج النص النقدي واستهلاكه.
- ۱- شخصين يتحدثان وجهاً لوجه، كما هـو الشـأن في المناقشات التي تتلو عملية إلقاء أي بحـث في مؤتمر يعنى بشؤون النقد على سبيل المثال، أو أي محاضرة يتخللها أو يتلوها نقاش بين المحاضر وجمهور المتلقين، بعد انتهاء إلقائها.
- ٢- شخصاً بخاطب جمهوراً كبيراً أو صغيراً كما في إلقاء
   عاضرة عامة في مكان عام، أو محاضرة متخصصة في مكان خاص
   بفئة اجتماعية معينة كالجامعة وسواها.
- ٣- شخصين يتحدثان بالهاتف كما يحدث عندما يود مذيع نقل رأي ناقد ما، في عمل أدبي ما، لمستمعي الإذاعة، أو لمشاهدي التلفاز.
- ٤- بحموعة من المتحدثين على نحو غير رسمي لمجموعة مس الأصدقاء المعنيين بشؤون الأدب، أو في جلسة مسائية أو نهارية غير رسمية على مائدة، أو أثناء تناول كأس من الشراب خلال انعقاد مؤتمر متخصص في النقد وشؤونه، أو ماشابه ذلك.

- ٥- ناقداً أو قارئاً، يكتب أحدهما في مكان وزمان معينين،
   ويقرأ الآخر ما كتبه الأول في زمان ومكان آخرين لنفسه أو
   للآحرين، للمتعة أو للفائدة، أو لكليهما، كما يحدت عند قراءة الكنب النقدية القديمة أو اخديثة.
- القناة الموظفة: وتتفاوت تبعاً للرسالة النقدية المبثوثة من حيث كونها كلاماً منطوقاً، أو كلاماً مكتوباً. وهي تشمل فيما تشمل: الكتاب، والدورية، وشريط التسجيل، شريط فيديو، والقرص المدمج، أو القرص المرن، والرسالة، وسواها.
- الأماكن بوصفها مؤسسات اجتماعية. فالأماكن التي ينتج فيها النص النقدي ويُتلقى، ليست مجرد أمكنة عادية أو خاصة بأصحابها أو القائمين عليها، لأنها مؤسسات احتماعية. فاجامعة، وقاعة المحاضرات، وغرفة الصف، وغرفة الحلوس أو الاستقبال، واستوديو الإذاعة أو التنفاز، هي مؤسسات اجتماعية محكومة بأعراف ونظم ولوائح وقيم ومبادئ وتقاليد وقواعد تؤثر في عمليتي الإنتاج والاستهلاك للنص النقدي.
- الأفراد بوصفهم ممثلين يؤدون أدواراً اجتماعية. دنث أن الأفراد الدين يشاركون في أي تواصل نقدي، مهما كنان شكله، لا يتواصلون بصفتهم أفراداً وحسب، وإنما تبعاً للأدوار التي

يؤدونها والأوضاع التي يتخذونها، والوضائف المسندة إبهسه والمستمدة من مواقعهم ضمن البنية الاجتماعية: المدرس، المحاضر، الباحث، الكاتب، الصحفي الناقد، مقدم البرامج، المذيع، إلى آخر الأنماط الاجتماعية لهؤلاء المشاركين.

#### ٢ - سياق الثقافة

يس ثمة من استعمال للغة دون سياق (١) ، وإذا كان سياق النطق كما يسميه النطق كما يسميه مالينوفسكي Malinowski أو السياق الآني للنص هو أول ما يسترعي انتباه الدارس، فإن مما لاشك فيه أن هناك أرضية أوسع من السياق الآني ينبغي للنص أن يفسر إزاءها، وهذه الأرضية هي السياق الثقافي لهذا النص (٢).

ذلث أن سياق النطق أو سياق الموقف أو السياق الآسي بوصفه الخرف الذي يمارس فيه النص وظيفته ليس محرد مجموعة شروط تلتثم على نحو عشوائي. إن هذه الشروط هي "جملة أشياء تحتمع على نحو نمطي في الثقافة "التي ينتمي إليها النص وينتج في إطارها.

<sup>(</sup>۱) انظر:

M.A.K. Halliday and Ruqaia Hasan, Language, Context, and Text: Aspects of Language in a Social-Semiotic Perspective (Oxford University Press, Oxford, 1989), p.45.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق، ص ٤٦.

إن الناس يفعلون هذه الأشياء في هذه المناسبات ويعزون إليها
 معانى وقيماً؛ وهذه هي الثقافة "كما يقول هاليداي.

وهكذا فإن المعنى الأول للسياق، وهو "سياق النطق" يحتاج، كما يؤكد ذلك روجر فاولر، إلى:

"ربطه بمعنى ثان هو سياق الثقافة: شبكة الأعراف الاجتماعية والاقتصادية كلها، وجميع المؤسسات والأطر والصلات المعتادة، والتي تشكل الثقافة عامة، وبخاصة ما تخلفه من أثر في سياقات نطق محددة، وما تؤثره في بنية الإنشاء الحادث ضمنها".

#### ومعنى هذا أن:

"لكل إنشاء سياق ثقافة محدد، يمكن، بـل يجب، دراسته بوصفه مؤثراً في البنية اللغوية للنصوص الأدبية، وبوصفه دليلاً لتفسيرها"(١). ولعل مقارنة بين نصين نقديين ينتميان إلى ثقافتين مختلفتين يمكن أن توضح معنى سياق الثقافة الذي ينبغي لنا أن نفسر النص إزاءه.

لقد عني معظم النقاد بوحدة العمل الفني، ولاسيما القصيدة، وتحدثوا عنها ضمن إطار تصورهم النظري لهذه الوحدة، وربما كان من أبرز من تحدث عنها من النقاد العرب القدامي ابس قتيبة

<sup>(</sup>۱) بعر

الذي حاول أن يؤطّر موضوعات القصيدة المدحية العربية وصلاتها المتبادلة فيما بينها وكيفية الانتقال فيها من موضوع إلى آخر استناداً إلى جملة من الافتراضات المتصلة بنفسية المتلقي سواء أكان هذا المتلقي من رواة القصيدة، أم من المستمعين إلى إنشادها، أم من المقصودين بها (الممدوح).

### يكتب ابن قتيبة في الشعر والشعراء:

'قال أبو محمّد: وسمعت بعض أهل الأدب يذكر أن مُقصّد القصيد إنما ابتدأ فيها بذكر الديار والدِّمَن والآثار، فبكي وشكا. وخاطب الرَّبع، واستوقف الرفيق، ليجعل ذلك سبباً لذكر أهلها الظاعنين (عنها)، إذ كان نازلَةُ العَمَـدِ في الحلـول والظُّعـن عــى حلاف ما عليه نازلةُ المُدَر، لانتقالهم عن ماء إلى ماء، وانتجاعهم الكلاً، وتتبُّعهم مساقط الغيث حيث كمان. ثم وصل ذلك بالنسيب، فشكا شدّة الوجد وألم الفراق، وفرط الصبابة والشوق، ليُميل نحوه القلوب، ويصرف إليه الوجــوه، وليسـتدعى (به) إصغاء الأسماع (إليه)، لأن التشبيب قريب من للفوس، لائط بالقلوب، لما (قد) جعل الله في تركيب العباد من محبة الغزل، وإلف النساء، فليس يكاد أحد يخلو من أن يكور متعلقاً منه بسبب، وضارباً فيه بسهم، حلال أو حرام. فإذا (علم أنه قد) ستوتق من الإصغاء إليه، والاستماع له، عقب بإيجاب احقه ق،

فرحل في شعره، وشكا النَّصب والسهر، وسُرى الليل وحر الهجير، وإنضاء الراحلة والبعير. فإذا علم أنه (قد) أوجب على صاحبه حق الرجاء، وذِمامة التأميل، وقرّر عنده ما ناله من المكاره في المسير، بدأ في المديح، فبعثه على المكافأة، وهنره للسماح، وفضّله على الأشباه، وصغّر في قدره الجزيل.

فالشاعر المُجيد مَن سَلْكُ هَـذَهُ الأسالَبُ، وعَـدَل بِين هَـذَهُ لَاسَالُبُ، وعَـدَل بِين هَـذَهُ لَاقْسَام، فَنَم يَجْعَل واحداً منها أغلب على الشعر، ولم يطل فيمــلّ السامعين، ولم يقطع وبالنفوس ظَمَآء إلى المزيد"(١).

إن قارئ هذا الوصف يستطيع أن يتين بسهولة أن سياق النطق، أوسياق الموقف، أو السياق الآني، لا يُحدّد وحده دلالة النص النقدي الذي وضعه ابن قتيبة، وأن عليه أن يقرأه ويفسّره إزء أرضية من الثقافة العربية القديمة، أو إزاء أرضية من سياق ثقافته. وفي حين أن قارئاً عربياً داعياً لهذه الأرضية يستطيع أن يقع على دلالته بسهولة ويسر، فإن قارئاً غير عربي، لم يتأت له اكتساب ما يكفي من هذه الأرضية الثقافية، لن يستطيع الوقوع على دلالة بالسهولة ذاتها وعلى نحو كاف ومرض.

ولننظر على أي حال في نص آخر يتناول وحدة العمـل الفسي

 <sup>(</sup>۱) نصر: س قتيبة، الشعر والشعراء، حقيق وضرح أحمد محمد شاكر، حرء الأول
 (دار المعارف، القاهرة، ۱۹۸۲) ص ص (۷۶-۷۱).

ويتمي إلى ثقافة أخرى تباين الثقافة العربية زماناً ومكاناً حتى نتبين هذا المحدد المهم لدلالة النص النقدي والذي يشكل المهاد الذي يفسر النص القدي إزاءه.

يكتب صموئيل تيلور كولريدح عـن التسكل الآلـي والشـكل العضوي في العمل الفني فيقول:

"إن الشكل يكون آلياً عندما نفرض على أية مادة معينة شكلاً معدداً مسبقاً غير منبثق بالضرورة عن خصائص المادة، كأن نعطي كتلة من الصلصال الرطب الشكل الذي نودها أن تحتفظ به عندما تجف. والشكل العضوي-من جهة أخرى-هو شكل متأصل. إنه إذ يتطور- يُشكّل نفسه من الداخل. وتمام تطوره مماثل لكمال شكله الخارجي. هكذا كما تكون الحياة، وهذا هو الشكل"(١).

وقارئ نص كولريدج يجد أن عليه أن يستوعب دلالة كل من الشكلين الآلسي والعضوي إزاء أرضية ثقافية معنية، من جهة، بالنحت، بوصفه واحداً من الفنون الجميلة، ومعنية كذلك بعلم الأحياء، من جهة أخسرى، بوصفه مؤثراً مهماً جداً في التفكير

<sup>(</sup>۱) انظر

Samuel Taylor Coleridge, Shakespeare's Judgment Equal to His Genius", In: Gay Wilson Allen & Harry Hayden Clark, Literary Criticism: Pope To Croce (Wayne State University Press Detroit,, 1962), pp.238-39.

الأدبي والنقدي في أوربة القرن التاسع عشر. وربما كان سوء الفهم الواسع الانتشار لمفهوم الوحدة العضوية في النقد العربي الحديث في القرن العشرين يعود في جزء كبير منه إلى عدم قراءة بيانات النقاد الأوربيين عن هذه الوحدة إزاء أرضية أوسع من السياق الثقافي لهذه البيانات، وبالتالي إغفال محدد في تفسيرها واستيعاب ما تنطوي عليه من دلالات.

#### ٣- سياق الإشارة

والمقصود به سياق موضوع النص، أو مادته أو ميدانه. ذلك أن دلالات مفرداته غالباً ما تكون محكومية بموضوعه، فكلمية "قاعدة" في نص يتصل بالشؤون العسكرية تشير إلى شيء مختلف تماماً عما تشير إليه في نص يتصل بالنحو، أو في نص يتحدث عن تطور بحتمع معين كتبه مؤلف ماركسي النزعة، أو نص يتحدث عن آلة أو عن جهاز كهربائي.

وكثيراً ما تحمل المصطلحات النقدية ظلالاً خاصةً بالتوجه المنهجي أو المعرفي أو الفكري للناقد، وهو ما نلاحظه في دلالات بعض المفاهيم المشتركة بين مناهج النقد الأدبي المختلفة، حيث نجد على سبيل المثال أن كلمة "الالتزام" في النقد الأدبي اللذي يستلهم الفكر الوجودي تحمل من الدلالات ما لا يتماثل تماماً مع دلالاتها في النقد الماركسي الذي يرفض المفهوم جملةً وتفصيلاً، إد لا الترم

في النقد الماركسي وإنما انحياز لطبقة أو لفئة احتماعية معينة؛ وكذا الشأن في كلمة "الوعي" التي تحمل من الدلالات في النقد المستوحى من نظريات التحيل النفسي ما لا ينطبق تماماً على دلالاتها في النقد الماركسي، أو نقد مدرسة حنيف التي يشار إلى حواريبها بنقاد وعي الوعي انطلاقاً من تصورهم للأدب على أنه وعي، وللنقد الأدبي على أنه وعي للوعي.

والحقيقة أنه إذا كان سياق النطق، أو سياق الموقف، أو السياق الآني من جهة، والسياق الثقافي من جهة أخرى يشكلان الظرف غير اللفضي للنص، فإنه ربما كان من أهم ما يميز اللغات الإنسانية من غيرها من أنظمة الاتصالات الحيوانية ما يدعوه روجر فاولر بـ:

"الاستقلال النسبي لموضوع النص، أو مادتــه، أو ميدانــه عــن سياقَي النطق والثقافة".

وتتجلى هذه الحرية على نحو واضح في ظاهرة الإحلال displa أو "قدرة الكلام الإنساني على الإشارة إلى الأشياء والأحداث المعيدة مكاناً ورماناً عن السياق الآني للنطق".

"وبينما يتصل دعاء الحيوانيات وكبلام الأطفيال بالظروف خاضرة المباشرة للبطق، فإن اللغة الإنسيانية المتطورة تماماً تشير عبى خو متميز إلى سياقات خارج سياق (هنا) و(الآن)"(١).

<sup>(</sup>۱) نصر

صحيح أن سياق النطق وسياق الإشارة يتفقان فعلاً عندما يستعمل اللغة في الحديث عن نشاط حاضر أو شيء حاضر أو التعليق عليهما، ولكن الغالب في الإنشاءات المكتوبة ارتباطاتها بسياقات مزاحة عندما نروي قصة على سبيل المثال، أو عندما نطبق بعض التعميمات أو نتنباً أو نتوقع حدثاً ما، حيث نستدعي سياق إشارات بعيدة.

والحقيقة أن هذا الارتباط هو ما دعا روجر فاولر إلى النضر . في ظاهرة "الإحلال" على أنها شرط مسبق للإنشاءين السردي والتخييلي وهما، كما يرى بحق، ممارستان لغويتان طبيعيتان تماماً.

ولكن ماذا عن صلة سياق الإشارة بسياق التقافة؟

يكتب روجر فاولر عن هذه الصلة فيقول:

"يشير الإنشاء غير التحييلي إلى أية كيانات ونشاطات فردية مألوفة ومعروف وجودها في المجتمع الذي يشير إليه النص. وقد يشير الإنشاء التحييلي إلى كيانات كهذه ولكنه يضيف إلى ذلت إشارات إلى أفراد متخيلين وإلى أحداث لم توحد... إل هذه المحبوقات التحبيلية ربما تكون منسجمة تقريباً مع أعراف سياق الثقافة. لدينا على سبيل المثال في الطرف الأقصى روايات القرن التاسع عشر الواقعية الكلاسية، أعمال بلزاك، وجورج إنبوت، وفلوبير، وهاردي، وزولا، التي يُنشأ فيها العالم التحييلي ليقترب على نحو وثيق من سياق ثقافي معروف. إن التغريب (جعل الشيء

المألوف غريباً أو غير مألوف) Defamiliarizahion يحدث عندما يُدخِل سياقُ الإشارة عناصرَ تنحرف بأي شكل عن السياق التقافي المتوقع. وثمة تقنيات عديدة يمكن أن تُحدِث هـذا. وهـي تسمر على سيبا المثال إدحال شخصيات منحرفة اجتماعيا ذات أساليب إنسائية مخالفة لمعايير الصوت السردي (أشخاص السيرك في رواية تشمارلر ديكنز أوقات عصيبة Hard Times)؛ لأصمال، والبلهاء، والبدائيون الذين لهم رؤى للعالم معيبة أو منحرفة عندما تقارن برؤانا؛ وفي عوالم الشطط الخيالي fantasies للحيونات مثل... مزرعة الحيوان Animal Farm حيث الاستيلاء على سياق الثقافة لخاص بنا" من قبل كائنات لا يُفكِّر بها عادة عدر أنها تتمتع به: وفي قصص الخيال العلمي، أو أعمال الشطط لخيري مثل ملكة الجان The Faerie Queene، أو رحلات غاليفر Travels، حيث يكون خلق سياقات الإشارة والتمي همي تحولات منظمة لعالمناء وحيث العوالم الممكنة والقابلية للفهم عليي أسيس من أيديولوجيتنا أو تقنيتنا، ولكنها ليست معيشة في الحقيقة. يما فيها عبى سبيل المشال كائنات ذات أدمغة ودوافع متبل أدمغتنا ودوافعنا ولكنها ذات أجسام مختلفة، أو بالعكس؛ وأخيراً هناك نصوص يحاول الشاعر فيها إنشاء عالم هو رفض منطقيي أو قلب تام للمعايير المستندة إلى الخبرة التي يوفرها سياق الثقافة"(١).

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع السابق، ص ص (١١٥ ١١٥).

وصفوة القول أن الإنشاء النقدي بوصفه إنشاءً اجتماعياً من جهة، وبوصفه إنشاءً مغمساً إلى درجة الإشباع في الثقافة المنتجة له من جهة ثانية، وبوصفه إنشاءً يتحدد بموضوعه أو ميدانه مثلما يتحدد بتوجهات منتجه المنهجية و المعرفية و الفكرية، إنشاء ذو نسيج كثيف وغني، تشير خيوطه إلى تنوع مكوّناته مثلما تشير إلى طبيعته المركبة تركيباً معقداً ودقيقاً. وبالتالي فإنه إنشاء يتطلب كفاءة وتأهيلاً رفيعين سواء أكان ذلك عند إنتاجه من قبل ناقد الأدب أم كان ذلك عند دراسته من جانب ناقد النقد الأدبي فيما بات يعرف اليوم بـ Paracriticism ، أو Metacriticism .



<sup>(</sup>١) انظر:

Ihab Hassan, Paracriticism: Seven Speculations of the Time (University of Illinois Press, Urbana, Chicago, London, 1975).

<sup>(</sup>٢) انظر

Suresh Raval, Metacriticism (The University of Georgia Press, Athens, 1981).

القسم الثاني التعقيبات

أولاً تعقيب الدكتور عبد الله محمد الغذامي على مبحث الدكتور عبد النبي اصطيف

ثانياً تعقيب الدكتور عبد النبي اصطيف على مبحث على مبحث الدكتور عبد الله محمد الغذامي

تعقیب علی مبحث بل نقد أدبي نقد أدبي نقد أدبي نقد النبي اصطیف

الدكتور عبد الله محمد الغذامي

# الثقافة الإنسانية إذ تتغير تغيراً جذرياً

-1-

يستميت الدكتور عبد النبي اصطيف في الدفاع عن النقد الأدبي، في حين بدا على أنني أقول بموت هذا النقد وانتهاء دوره. وهذا ليس حواراً حول النقد الأدبي بوصف همارسة أكاديمية، أو بوصفه درساً في التدريب والتذوق. وإنما الأمر عندي هو أن العالم اليوم ومنذ أكثر من عقد مازال يشهد حالة من التحول الضخم، وهو تحول نوعي في رؤية الإنسان لنفسه وللآخر وللكون من حوله، وهذا يشمل قراءة الإنسان للتاريخ وللتقافة بما

إل لاتيس شاهدان لغويان على الأذهان المنتجة لهما، مثلما أنهم علامتان على الأنساق المكونة للذهن البشري والمصنعة حذوق الناس ولتصوراتهم وأحكامهم. فالتاريخ يصبح ملحمة قومية تحنح الذات الوطنية إلى تذكر البطولي منها وتتناسى المأساوي والانهزامي، ومن ثم فإن التاريخ سجل نفسي ووجداني، وعلامة ثقافية من حيث ما نتذكره منه وما ننسبه إليه وما نسقطه عبه. في مقابل ما ننساه أو نتناساه من التاريخ.

كما أن منظومة الأنساق الثقافية المكونة لذهنية أية أمة من الأمم تظل كامنة في نصوصها الأدبية الرسمية والشعبية. وهذه تتكامل مع التاريخ بوصفه نصاً كبيراً وممتداً، فيجتمع التاريخ من جهة والنسق الثقافي من جهة ثانية، يجتمعان في تكوين ذات وطنية وجدانية وعقلية.

وحينما نتكلم عن مرحلة النقد الثقافي فإن المقصود هـو التنبـه إلى هذا الملمح الجديد في تطور الفكر البشري.

إن الثورة الاتصالية الحديثة قد أعطت الإنسان وسيلة للتمدد مه تتوافر له من قبل، وهذا زاد من قدرته على الرؤية وقدرته على الوصول، ومن ثم فإن أدوات وآليات التفسير والتأويل القديمة صارت الآن قاصرة، مثلما أن آليات التذوق قد تغيرت تبعاً منت والتغير الضخم في الوسائل هو المسؤول عن كل التغيرات

سوعية في الفهم وفي التفسير. وإذا لم نتنبه لهذا التغير فسنص نمارس تفسيراً قديماً لظواهر حديدة، ولن يستقبم الأمر لعدم تجانس الآلتين بعضهما مع بعض.

وليس النقد الأدبي سوى آلة من آلات الفهم والتفسير، وكن يخدم موضوعه حينما كان الموضوع محدداً مثل تحديد الوسيلة، أي ن المنتوج أدب وآلة التناول ستكون نقداً أدبياً.

ولكن ماذا لو صار المتوج خطاباً ثقافياً وصار الأدب مظهرً من مظاهر هذا الخطاب الأدبي، ولم يعد مفترقاً عمه، كما كمان التصور السابق...؟

لم يعد الأدب فنا جميلاً ولغةً راقيةً ومتعةً نفسية وقرائية. هذه سمات للأدب عفهومه القديم، والناس الذين يرون أن الأدب هو ذلك الجميل الممتع هم قوم قد انقرضوا أو هم في حكم المنقرضين، أو في طريقهم إلى الانقراض.

ليس لعجز فيهم، ولكن لأن التدل المعرفي أكبر من صاقتهم على المقاومة. ولا شك أننا نحن المنتمين للجيل الأدبي وللنقد الأدبي قد حسرنا شيئاً كثيراً وكبيراً حينما فقدنا زمن الأدب والأدب. وهي خسارة فادحة ولاشك، غير أن الحكمة تقتضي من الخاسر أن يتحرك لتبديل بضاعته كي لا يظل يبكي على الأطلال.

لقد صار الأدب والنقد الأدبي اللذان نعهدهما من قبل طلمين والوقوف عليهما هو وقوف على الأطلال. ومن هنا تـأتي حتميـة التغير وتبديل التصور.

إن القارئ التقليدي الذي كان يقرأ المتنبي وأدونيس قمد اندثر أو هو في طريقه للاندثار، ونحن فقط من لا ينزال يقرأ هؤلاء، أقصد نحن أساتذة الأدب في الجامعات وطلاب وطالبات أقسام اللغة العربية.

وهذه ليست دعوة لإلغاء المتنبي وأبي تمام ولا تنكراً لديوان العرب، ولكنها دعوة لتغيير أساليب القراءة من قراءة الجمالي والممتع بوصف النسص أدباً جميلاً مشحوناً بالمتعة والنشوة، إلى كونه خطاباً ثقافياً وعلامة ثقافية، وفرق بين العلامة الثقافية والعلامة الأدبية.

في الأدب نقراً الجمالي، وفي النقد الأدبي نبحث عن الجمالي أو ما يعيب هذا الجمالي، أي إنسا في إطار النص. أما في الثقافة والنقد الثقافي فإننا نقراً النسق ونكشف عن تكويسات الخطاب بوصفه صناعة للأنساق وليس إنشاء لنصوص.

وهذا فرق حوهري بين الهدفين، اقتضت التطورات المعرفية واقتضاه التغير الثقافي والمجتمعي الخطير والجذري. وإداكان الشباب والشابات الآن يستمعون إلى نوع من الموسيقا والفن

يسمونه باسمهم ويشرطونه بشرطهم، أي الأغنية الشبابية، وهذا حدث حدري يحول الاستقبال الجمالي ويحرفه عن قصائد الفحول من المتنبي إلى أدونيس، يتحول الاستقبال إلى نوع حديد من الخطاب لفئات بشرية هي التي تنتج الآن الخطاب الثقافي والاجتماعي، ولو سألت هؤلاء عن المتنبي وأدونيس فلا شك أن لديهم بعض أحوبة عن المتنبي وربما ذكر بعضهم شيئاً من بقايا ذاكرة عن هذا الشاعر، ولكنهم أقرب إلى أن يجهلوا أدونيس، وربما جهلوا حتى اسمه فمابالك بوظيفته وشعره.

إن من يعرف أدوبسس ويصرف الوقت مع شعره هو نحن معشر أساتذة وأستاذات الأدب العربي، ولن يشمل هذا حتى زملائنا من النحويين واللغويين، وسيرى طلابنا أن التعرف على أدونيس هو فرض وواجب علمي، وليس رغبة نفسية أو ثقافية.

وهذا محزن طبعاً، ولكن حزننا على هذه الخسارة لن يجدي نفعاً، وإنما النفع سيكون بالسؤال عن السبب، ولماذا مشلاً يتزاحم الناس على أمسية لمحمود درويش في لبنان حتى لقد عقدوها في ملعب كرة قدم امتلاً عن آخره، بينما لم يحضر لأمسية أدونيس سوى بضعة أشخاص...؟

وكذا تحد الأمر نفسه في إقبال الشباب على الأغماسي التسبابية أو الأغماسي الوطنية الحديثة لمارسيل خليفة مثلاً.

إننا أمام تغير يقتضي التفكر، ولن يكون السؤال عن جماليات لمصوص هو الجواب، ولو كان ذلك حواباً لحظي أدونيس نقبول واسع، لأنه أكتر شعرائنا شكلانية شعرية وأقلهم تحولاً نوعياً إذا تركنا الشكل الجديد عنده، وهو شكل حداثي على مضمر رجعي وقد شرحت ذلك في الفصل السابع من كتاب النقد الثقافي.

إن الجواب مخبوء في التحول من قراءة النصوص إلى قراءة الأنساق.

#### - 7 -

سنكون أكثر قرباً من تصور الفارق الجذري بين النقد لتقافي والنقد الأدبي حينما نأخذ مثال الدكتور اصطيف عن الجامع الأموي (ص٨١/٨) وفيه أشار الدكتور صادقاً إن محموعة وظائف يمتنها الجامع الأموي لساكي مدينة دمشق ويز ثريه، وهي كنها وظائف صحيحة، ولم يخالف الدكتور الظن حسب قوانين النقد الأدبي حينما جعل أهم الوظائف هي الوظيفة الجمالية، حيث تبلغ جمالية الجامع قمة المتعة لمجموع وظائفه الجمالي منها والمادي.

وهذه نتبجة حتمية لمقولة النقد الأدبي حيث سيكون الحميل هو العاية وهو المكون الجذري للنص، أي نص، والجمامع الأموي بص يحمل كل مقومات النص الدلالية والجمالية.

عير أن ما نقوله في النقد الثقافي سيختلف جذرياً عما يقوله الناقد الأدبى عن الموضوع نفسه.

وستفق أولاً على أن الحامع الأموي نص، وأنه يحمل سياقاً ودلالة، وأنه قبابل للقراءة والتأويل، متله متل أي بص لعوي. حسب مقاييس اللغة التداولية والجمالية.

وعسى هذا الأساس فإنشا سنقسم الوظائف التبي استعرضها الدكتور اصطيف تقسيماً علمياً يحيل كل شريحة منها إلى مقابلها لتحييني. وسنقسمها إلى جمل نحوية وجمل بلاغية، ونضيف ثالثة هي حمد الثقافية، وفي الأدب نجد النوعين الأولين ولكننا لا نحـد التالتة، وليس النقه الأدبي معنياً بالثالثة، وليس في مقدوره أن يفعل ملذ كان همه هو الجمالي والبلاغي، وهذا م أفضيي بالدكتور اصطيف، لأن يجعل الوظيفة الجمالية هي غاية الوظائف وجامعتها في قراءته لنص الحامع الأموي. وهو محق في دنت مادام أنه لما يزل يؤمن بمصداقية ومفعولية النقمد الأدبعي. أما نحن وقمه رأينا موت النقد الأدبي ونفاد مهمته بعد أن بلغ مرحلة التشبع، حيث إنه قد أنجز مهمته، فإننا نقول بمقولة الجملة التقافية، وقد شرحتها في كتابي (النقد الثقافي، الفصل الثاني) وعليها نقسم الوظائف التمي أوردها الدكتور اصطيف إلى اثنتين ثم بصبف إليهما ثالثة، كالتالي: أ- النحوية، وهي تقابل ما تعارفنا عليه في علم النحو عن الجمل النحوية ذات الدلالة التداولية والتواصلية والنفعية، وكما نص لغوي يحمل بالضرورة جملاً نحوية يعتمـد عليهـا في تكويـن دلالته الصريحة لكى يكون مفهوماً وتداولياً وقابلاً للتفاعل المباشر، بما في ذلك النصوص الأدبية شعرية كانت أم سردية. والأصل النحوي هو الأصل الإنشائي لأي نص كان، ثم يتلوه ما يتلوه من وظائف، وإذا حئنا لمثال الجامع الأموي وتعاملنا معه بوصف نصاً قابلاً لتحيل كما أي نص، فإننا سنقول: إن القيمة النحوية لهـذا النص هي في وظائفه النفعية التداولية، فكونه مصلى وكونه مكانـاً للعبادة وقراءة القرآن وتلقى الدروس، وكذا في كونه مكاناً للاسترخاء وتلاقي الناس، هذه كلها وظائف تداولية تتماش مع وظائف النص النحوية، وهمي إذن الدلالة النحوية لقيام الجامع الأموي، وهو حينما بني إنما بني ليؤدي هذه القيمة النحوية الدالة دلالة مباشرة ومتفقاً عليها، ويباشرها الناس بوعي تام لها كوظيفة مسلم بها ومطلوبة. وهذه كما قلنا الوظيفة النحويبة تماماً مثل الجمل النحوية في النصوص، وأي خلل في هذه الدلالة سيتم كسفه بوصفها لحناً مثل أن ينقطع الماء فـلا يتوضـاً المتوضـي، أو يغلق الباب فلا يستريح المستريح، وهذا خلسل في الدلالــة النحويــة للنص.

ب- الدلالة البلاغية / الجمالية، ومثلما يكون للنص الأدبي دلالات حمالية تلحق بالدلالة النحوية فإن الجامع الأموي بمن وظائف جمالية تلحق بالوظائف النفعية، وهذا هو بعده الجمالي بوصفه نصاً جميلاً (مبنى جميلاً) وله من التركيب والفنية مثلما لنص الأدبي حينما يتحلى النص بحلية البلاغة والمحاز وسائر المعطيات الجمالية، وكذا هو الجامع الأموي فإن فيه من الحلية الجمالية ما يجعله نصاً جميلاً، ويوحد له وظيفة جمالية يجدها الجميع سواء من المنتفعين به وظيفياً على المستوى النحوي (النفعي/ انتواصلي والتداولي) أو أولئك الذين لا تعنيهم تلك الوضائف الأولية، ويكتفون بجمالية النص، وسيشترك الجميع في هذه الجمالية.

إلى هذا ونحن في قول سيتفق عليه الناقد الأدبي والناقد الثقافي، ولن يكسون الافتراق إلا بعد هذه النقطة، حيث سيقف النقد الأدبي وستنتهي وظيفته عند هذا الحد يما أنه معني بالوظيفة الجمالية. ويأتي دور النقد الثقافي ليأخذ النص إلى ما هو أبعد من ذلك، كما سيأتي في الفقرة التالية.

حــ الجملة الثقافية: يأتي مفهوم الجملة الثقافية بوصف مفهوماً مركزياً في النقد الثقافي، وسيكون الجامع الأموي في هذه الحال (جملة ثقافية) وليس نصاً، وهو جملة ثقافية؛ لأنه علامة ثقافية تحمل وتكشف عن إشكال ثقافي ولا تقف على نفسه

وتنغلق عنى ذاتها، وهو بما أنه جملة ثقافية فهو كاشف بسقي. وهو قادر على ذلك إذا وظفنا المقولة النقدية كما يقترحها مشروع النقد التقافي.

وأول علامات هذه الجملة أننا نقف فيها على دلالة المسمى بنسبة المكان إلى الحقبة الأموية، وهي حقبة تمثل قيمة ثقافية عربية وإسلامية، وتدل على خطاب يحمل ذاكرة، ويمثل حالة تحول حذري في تكوين مفهوم الأمة، فهو مسجد ينسب إلى عشيرة وهذه العشيرة تحتل موقعاً حدلياً في نفوس المسلمين بين سنة وشيعة وبين عهد راشد وملك عضوض، وبين ثقافة قبيلة من جهة، وثقافة وحي من جهة ثانية.

وهـذ يدخـل مباشرة مع التسمية ليكشـف عــ حركـة في الذكرة تسأل ما الذي جعل التاريخ لا يحتفظ عن العهــد لأمـوي بأي أثر سوى هدا الحامع. وأين القصور والدور...؟

مه يبق في المكان الذهني والرمزي سموى الجامع، بقي مكاناً ومسمى، بينما زال الباقي.

إن مذاكرة وهي تحتفظ بالموقع فإنها هنا تمنح المكان خصوصية اخبود، بيما تنفي الخلود عن غيره من معالم تلك الذاكرة، ثم هي تكنز المكان من داخله برمزيات تجتمع عليها، فالقبر الدي في مد حل هو قبر لنبي، وليس لخليفة أموي، ومع أن بانيه أموي واسمه اسم أموي إلا أن رمزيته ليست أموية.

هنا يأتي معنى من معاني الجملة الثقافية حينما تحمل نسقاً
 مضمراً، والنسق المضمر هو الدلالة الخفية بما تحمله من تناقض بين
 المعنى الواعى والدلالة المضمرة الناقضة لذلك المعنى.

وبما أننا نتكلم عن نقد ثقافي وعن نسق مضمر وعن دلالة التناقض بين المعنى الواعي والمضمر النسقي من تحته، فإن السؤال لن يكون هنا عما هو موجود في النص (أو الجملة الثقافية)، وإنحسا سيكون عما هو غير موجود، وهو أموية المكسان على الرغم من أموية الاسم، والمفقود هنا همو في التعارض بين المسمى الأموي وعدم أموية المكان، مما يعني أنه مضمر ثقافي ينقض مسماه، وينسخ المعلن عنه.

وليس في الجامع الأموي من الأموية غير اسمه، حتى الوظائف التي سنبحث عنها هنا سواء منها التداولي (النحوي) أو الجمالي (البلاغي) فإنها لن تكون أموية بقدر ما ستكون بشرية / إنسانية (شعبية).

هنا سنرى أن النص أو الجملة الثقافية، أي الجامع الأموي، هو نسق مضاد للسلطة وللتاريخ، ولذا صار شعبياً من جهة، ودا رمزية غير تاريخية من جهة ثانية.

وكل ما في الجامع هـو رمزيـات لا تاريخيــة أو لا واقعيــة. وسيجد المرء صعوبة أو استحالة في تقرير الواقع التــاريخي لسمكــاد ولمفردت المكان، بدءاً من تاريخ جدرانه وأصولها وحقيقة لقبر، وحقائق المسمبات داخل الجامع، وقصص المكال وحكاياته.

والأهم من تلك الشكوك التي لا حدال فيها هو أن هذه الشكوك بن تلعب دوراً في أذهان الناس، ولن يكترث الناس لهده الأستلة لو سألها سائل منهم، أو لو تصدى لها باحث تريخي أو حتماعي.

إن الناس تصدق أوهامها لأنها تريد هذه الأوهام، ولا تريد أن تتحسى عنها، وستظل تؤمن بها إيماناً يفوق إيمانها بحقيقة، وستتنكر لأي حقيقة تخالف أوهامها، ولم تفلح قط أي محولة لكشف حقائق التاريخ إذا كانت محاولات الكشف هذه تتنقض مع الرمز لشعبي والتقافي لأية أمة ولأي ثقافة.

واجامع الأموي هو قيمة رمزية من حيث إن وظائفه التدولية و خمايية معناً تشترك في تكويس دلالة كلية تأتي من فوقها دلالات بسقية تخبئ المصمر الثقافي لأناس أسبغوا على لمكان معنى من معاني الرفض الصامت، رفض السلطة، ورفض التاريح، ويا بد المكان تمجيداً للسلطة وللتاريح، إلا أن هذا هو لمعنى الصاهري المنسوخ بالنسق المصمر، وهذا يفسر عباب المكان التاريخي والسلطوي متل القصور، وبقاء الرمزي الشعبي مثل قبر

نبي وولي وركن وشيخ ومسكين وباب ودرويش وفقير وسجادة وامرأة عابدة لم تملك مملكة ولم تخلف ذهباً.

يأتي الحامع الأموي بوصفه جملة ثقافية ليكشف عس ثدئيات متعارضة كالتالي:

> الجماعي / في مقابل / الفردي الرمزي / في مقابل / الحقيقي الشعبي / في مقابل / السلطوي المطلق / في مقابل / التاريخي

هذه تعارضات نسقية يكشف عنها النص بوصفه جملة ثقافية كاشفة لعلامة ودالة عليها، فالجامع صيغة للجماعة، وليس مفرد، فهو ليس قصراً لخليفة، وليس قيمة فردية تنتسب لذات قابلة للتحديد، وهذا ما يؤسس لرمزية المكان كقيمة مجازية كلية، وليس قيمة حقيقية في مفرداتها وتفصيلات وجودها، وكل ما فيه من مكونات هي مكونات رمزية وتكاد تكون وهمية ومس مبتكرات الذاكرة الشعبية، في نقيض مع كل ما هو سلطوي، ولذا لا نحد قبراً لأي حليفة أموي، ولا لأي حاكم، بينما نجد قبراً لنبي ليس له أتباع وليس له ديانة مسجلة باسمه، وليس طائفياً ولا فنوياً، وإنما هو كلي جماعي وشعبي حالص الشعبية. ثم نجد

الدلالة الكلية المطلقة في كل مكونات ورمزيات الجامع، وليس لأي منها دليل تاريخي، ولا سند واقعي، وليس في مقدور أحد أن يؤكد أو أن ينفي حقيقة قبر النبي يحيى، بل إن الناس كن الناس لا تريد أن تسأل هذا السؤال، لأن المسألة ذات قيمة رمرية مصقة ومتعالية على كل ما هو حقيقي وواقعي وتاريخي.

يشير بى ذلك ويبرهن عليه أن الأجيال المتعاقبة تواطأت على معالجة المكان (الجامع) مثلما تعالج أحسادها، وكلما تهدم ركس أو وقعت طوبة بادروا إلى ردم المتهدم وإصلاح المحتس بروح سحية واحتساب وعبة، فالمكان للناس وليس قصراً لخليفة أو ملك، ليس مكاناً عاصاً، بل هو للكل وبالكل، ولم يجر هذا لأي قصر من قصور بني أمية، وتركت القصور تتلاشى شيئاً فشيئاً حتى اندثرت، بينما تمت رعاية الجامع جيلاً بعد جيل وسمه كل حيل من تلاه أمانة ثقافية تحمل علامة على أمة وعلى ذاكرة وعلى وحدان رمزي عميق ومتصل، ولذا زائت القصور وبقى الجامع.

مه يخدم الماس القصور وتركوها تخرج من الذاكرة، ولو رحعنا إلى التعارضات التنائية التي ذكرناها آنفا، وقلنا: إن الحامع يمتمه بما أنه جملة ثقافية، لو رجعنا إليها لعرفنا سر زوال القصور ونفي الذاكرة لها في مقابل خلود الحامع، فالقصور فردية في نقيض لحماعي، وهي حقيقية في نقيض مع الرمزي، وهي سلطوية في

مقابلة مع الشعبي، وهي تاريخ وليست مجازاً كلياً متعالياً. وهذه كمه صفات لا تحمل العلامة الثقافية الكلية، وإنما ترمز، فحسب، إلى السلطوي والفردي والفحولي، ولو تم ترميم القصورفهي ترمم من أحل سلطة تحل محل سلطة، أومن أحل فحل بحر محر فحل، بينما الجامع هو قيمة كلية شعبية ورمزية.

إن فعل الترميم التدريجي من جهة والاحتسابي من جهة ثانية هو في حقيقته فعل بناء دائم للذاكرة، وتتم إعادة بناء الجامع على دفعات وعلى فترات وعلى أيد متنوعة في تعاقب مستديم لا يعرف بعضه بعضاً في معظم الأحيان، مثل تراكم الذاكرة في الدماغ حينما تختفي معالم الأصول، ويحدث اندماج تنقائي تضيع معه الحدود الواعية والفاصلة. تلك هي عملية بناء الذاكرة وصياغة النسق عبر الجملة الثقافية التي يشترك فيها الجميع.

يأتي الجامع الأموي جملة ثقافية تكتب النسق الشعبي المضاد للسلطة والناسخ لها، يأتي ذلك عبر خطاب عميق ومضمر يبقي المشعبي ويسخ السلطوي، وهو بيان ثقافي ضد السلطة وتتم كتابة هذا البيان بيد الذاكرة المتعاقبة، وكل حركة ترميم بسيصة أو ردم لما يتهدم من الجامع هي كتابة ثقافية مستمرة في إنشاء ملحمة شعبة ضد الرسمي والسلطوي، ومن أحل كتابة المحاز الكلي ستعب يصمت حيناً ثم ينطق عبر رمزياته التي يمثل الجامع علامة

من علاماتها. ولذا بقي الجامع وزالت القصور، ولن نفهم الخامع ورمزيته إلا إذا أخذنا في الاعتبار زوال القصور.

هنا بقول: إن الجامع الأموي بوصفه نصاً، وبوصف هذا البص يقوم مقام الحملة الثقافية، فإنه يصبح علامة تدل دلالة ثقافية، وهبو كشف نسقي، ولا يمكننا كشف هذه الدلالة إلا عبر توضيف مقولة النقد الثقافي وأخذ مفهوم الجملة التقافية ومفهوم لنسق المضمر ومفهوم المجاز الكلي والتورية الثقافية حسب دلالات هذه المفاهيم كمصطلحات في النقد الثقافي، ولمن يكون في مقدور النقد الأدبي أن يكشف عن هذه الدلالة النسقية، لأنه نيس معنياً بها ولا تؤهله أدواته انتقليدية لهذا الدور.

ولذا قلت بموت النقد الأدبي وإحلال النقد الثقافي محمه، ولا شث عندي أن المرحلة تتطلب ذلك، كما أن تشبع النقد الأدبي قد أوصله إلى مرحلة من سن اليأس بمحل النقد يكرر ما قد قاله من قبل، وصرنا فعلاً نرى أن مقولة النقد الأدبي تكرر ذاته، وتعيد قول ما قالته من قبل، وهذا أمر إدا بلغمه العلم، أي عمم، يكول في حكم المنتهي والمنجز، وكما قبال الشيخ أمين احوسى: رب السلاغة العربية قد نضحت حتى احترقت)، فإن النقد الأدلى قد وصل إلى هذا المصير.

تعقيب على مبحث إعلان موت النقد الأدبي للدكتور عبد الله محمد الغذامي

الدكتور عبد النبي اصطيف

## من يخاف عبد الله الغذامي؟

"عبوم تتقاعد مثلما يتقاعد البشر"(١) هكنذا تكلم صاحب دعوة النقد التقافي"، غير أن الهارق بينها وبينهم هو أن هذه العلوم-عبى حد تعبير عبد الله الغذامي- لا تدرك سنها التقاعدي ولا تراه، وتحتاج باستمرار، إلى من يكشف لها عن هذه اللحظة الحرجة في تاريخ المعارف التي تنهض بتطويرها. و "النقد لأدبي، كما نعهده، وبمدارسه القديمة والحديثة قد بلغ حدّ النضج، أو سس اليأس حنى لم يعد قادراً على تحقيق متطلبات التغير المعرفي ولتقافي تصحم الدي نشهده الآن عالمياً، وعربياً، بما أننا جزء مس

<sup>(</sup>١) اطر سؤال البقد الثقافي، (دار لفكر، دمشق، ٢٠٠٣م)، ص(١١).

العالم متأثرون به ومنفعلون بمتغيراته" (ص٢١)(١). ولهذا فقد تطوّع عبد الله الغذامي لينبّه هذا الضرب من ضروب المعرفة، والعاملين فيه، على حد سواء، على أنه قلد بلغ السس القانونية للتقاعد، وعليه أن يخلي مكانه، طوعاً أو كرهاً. لقادم حديد يحسر سين حباتيه دماء جديدة، هيو "النقيد الثقيافي". وإذا كان هيذا الإعلان عن "موت النقد الأدبي" سيتسبب في إطلاق القصة بين الحمائم، وسيثير بين أوساطه عاصفة من الخوف والهلع والحيرة والارتباك في شأن البديل الذي يمكس أن يؤدي وظائفه القديمة و لحديدة والمستجدة، فإن الغذامي يرشح "النقـد الثقـافي بديـلاً منهجياً عنه"، ويشفع ترشيحه هذا بالأسباب المؤيدة له، يضمها كتاب كامل يخصصه له، وبعدد من المقالات والدراسات ينشيرها منل صدور كتابه عام ۲۰۰۰م (۲)، ولا يزال. وإسهامه الندي يضمه الكتاب الحالي ليس غير الحلقة الأكثر عهداً في دعوة الغذامي وحملته لإحلال النقد الثقافي محل النقد الأدبي الذي يُعدّ هـ و نفسـه واحداً من أبرز ممارسيه في الربع الأخير من القرب العشرين في المملكة العربية السعودية وخارجها في الوطن العربي كله.

ومعنى هذا أن أي حوار مع دعوة عبد الله انغدامي إلى إحـلال

العربي، بيروب، ۲۰۰۰م).

 <sup>(</sup>١) نشير حميع الأرقام الواردة بين قوسين إلى صفحات الكتاب المذكور في احاضه سدغه
 (٢) صرد. عمد الله العدامي، النقد الثقافي: قواءة في الأنساق الثقافية (امركر منق في

"النقد الثقافي" محل النقد الأدبي ينبغي أن يستند ليس فقط إلى إسهامه المعنون بـ"إعلان موت النقد الأدبي: النقد الثقافي بديلاً منهجياً عنه" (ص ص١١-٦٤) الذي يضمه الكتاب احالي، والدي يعد النسخة المنقحة والمعدّلة والأحدث عهداً لهذه الدعوة، بل يجب أن يشمل كذلك كتابه: النقد الثقافي: قراءة في الأنساق الثقافية (بيروت، ٢٠٠٠م) وما كتبه منذ ذلك من عروض لمفهوم اننقد الثقافي ومرتكزاته، وما كُتِبَ عن هذا المفهوم من تعليقات، وما أثاره من نقاشات بين صفوف النقاد العرب(١)، مما نشر في الدوريات، أو ظهر على شكل كتب جمعية مخصصة لدرسة المشروع الغذامي.

إن جميع ما تقدم سيكون أرضية تتحرك أمامها النسخة المنقحة المعدلة من مشروع الغذامي في "النقد الثقافي" البذي يريده، مع سبق الإصرار والتصميم، بديلاً جذرياً عن "النقد الأدبي" يحل محله، ويؤدي وظائفه القائمة، ويتجاوزها لاحقاً إلى ما همو أوسع منها من الكشف عن "الأنساق الثقافية" التي تحكم التفكير العربي في الأدب: طبيعة ووظيفة وحدوداً وصلات بمحتلف أوجمه نساطات الأدب والناقد في المجتمعات العربية قليمها وحديثها.

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) انظر: منحق الدراسة الذي يضم ثبتاً بحلّ ما نتصل بدلك من مواد.

يبدأ اعدامي عرضه لدعوته بالإعلان عن موت النقيد الأدبي، و تقاعده نظراً للوغه حد النضج التام، أو سن اليأس، حتى أنه سم يعد قادراً على تلبية متطلبات "المتغير المعرفي والثقافي الضخم" لذي تشهده المحتمعات العربية، وإذ يرسم بحديثه هذا ابتسامة استغراب وتفاؤل ساذج على شفاه قرائه، فإنه يمضي ليثير مجموعة من الأسئلة تشمل:

"لناذا اللقد الثقافي؟

وهل هو بديل عن النقد الأدبي؟

أوليست السياسة أو السيسنة-لا الشعرنة- هي النسق الطاغي؟ هل في النقد الأدبي ما يعيمه أو ينقصه كي نمحث له عن بديل؟ أولا يكون النقد النقافي بحرد تسمية حديثة لوظيفة قديمة؟

وهن الأنساق الثقافية العربية لا تتكشف إلا عبر مقولات النقد التقافي؟" (ص ١٣).

ويمضي مخلصاً إلى الإجابة عن هذه الأسئلة، على خو لا يُعلط على تضمه، مؤكداً في مفتتح إجاباته أن وجاهة أي مشروع تتكسف عبر كشف وظيفته. ذلك أن العضو الزائد لدي لا وصفة له يرشح نفسه للاستئصال أو الخمود في حال كمول أندية.

وهكذا يبدأ إجاباته بإشارة موجزة إلى مصطلحي (الأدب) و (الثقافة)، يبين فيها أنه ليس ثمة من تعريف جامع مانع لأي منهما. وهمو محق في ذلك لأبهما مرتبطان بمتغيرات اجتماعية واقتصادية وسياسية يفرضها اختلاف الرمان والمكان.

بعدها يتحدث عن العلاقة بين النقد والفلسفة، ويبردد الوهم الشائع (وبخاصة بين أوساط المستشرقين وبعض العرب من غير المطلعين على نحو كاف على تاريخ الفلسفة العربية الإسلامية) حول كراهية العرب للفلسفة والمنطق وما يتصل بهما من معارف، ويخلص إلى أن النقد الأدبي هو مجرد فن بلاغي، وأن الغاية منه تبعاً لهذا التصور القاصر فيما يبدو لصاحب هذه السطور - ضت مقصورة على "البحث عن جمالية الجميل والوقوف على معالمها، أو كشف عوائقها" (ص١٨)؛ وأن النقد الأدبي لم يقف قبط "عبى أسئلة ما وراء الجمال وأسئلة العلاقة بين التذوق حماعي لما هو جميل، وعلاقة ذلك بالمكوّن النسقي لثقافة الجماعة" (ص١٨)، ومالنالي فإن علينا التحلي عنه، وتبني "النقد لثقافي".

وكن العذامي، وعلى الرغم من أنه يعلن موت "النقد الأدسى، لا ينكر عليه إنجاراته الكبرى، التي يشير إليها على نحو متعجل، والتي تؤهله في نظر الغذامي ليكون أداة فعالة يمكن التمسك بها في ممارسة "النقد الثقافي"، منبهاً على خطر استخدام هده الأداة النقدية على النحو المعهود اللذي سيتحوّل بـــ"الحدث الثقـافي" المقروء إلى حدث أدبي، وسيُلبس الثقافـة ثـوب الأدبيـة، وهـو مـا يريد الغذامي أن يتحاوزه.

وفي مسعىً منه لمجابهة هذا الخطر، فإنه يحاول:

"توظيف الأداة النقدية توظيفاً يحوّلها من كونها الأدبي إلى كون ثقافي، وذلك بإحراء تعديلات حوهرية تتحول بها مصصحات لتكون فاعلة في مجالها الجديد" (ص ٢٣).

وهكذا يقترح الغذامي إضافة عنصر سابع إلى العناصر الستة التقليدية التي اشتمل عليها الأنموذج الاتصالي الذي وضعه الناقد العالمي رومان حاكبسون (الروسي أصلاً، والأمريكي حنسية، والعضو البارز والفعّال في عدد من أهم المدارس النقدية في انقرن العشرين، والتي قامت على استلهام علوم اللغمة الحديثة من مثل الشكلية الروسية والبنيوية التشيكية، والبنيوية الفرنسية، والبنيوية الأمريكية)، وهو "العنصر النسقى".

ويستخرج استناداً إليه "وظيفة سابعة":

تُصب إلى الوظائف السب المعهودة في نموذج الاتصال الماكوبسوبي، ويتبع ذلك ويستوجبه اقتراح بوع ثالث من الجمل يضاف إلى الجملة النحوية والجملة الأدبية، وهي الجملة الثقافية،

تساوقاً مع ما أضفناه من دلالة نسقية تختلف عن الدلالـة الصريحة والدلالة الضمنية، اللتين هما من رصيد النقد الأدبـي، وعبر هده الحملة الثالثة، التي هي الثقافية، سيتم لنا التمييز بين ما هو أدبـي جمالي وما هو ثقافي، وذلك على مستوى المنهج والإجراء.

ولا يكتمل النموذج إلا بتوسيع مفهوم المجاز ومفهوم التورية. حيث نعرض فكرة (المجاز الكلي) بديلاً مصطلحياً للمجاز البلاغمي، وفكرة (التورية الثقافية) بديلاً عن التورية البلاغية" (ص٢٤)

وهكذا يمضي بنا الغذامي عبر التحويرات المنهجية زاعماً أن:

" لأدة المقترحة لمشروع النقد الثقافي هي من ناحية منهج والنضرية أداة تحمل إمكانية بحثية تؤهلها لعرض أسئلة مختلفة والخروج بنتائج مختلفة. وهذا هو التبرير العملي والامتحان التحريبي، المذي إذا نجحت الأداة في تحقيقه فسيجعل المشروع مبرراً، حسب أخلاقيات العلم، وصحيحاً، حسب شروط التحقق لعملى" (ص ص ٢٤-٢٥).

بعدها ينتقل الغذامي إلى إيصاح ما أراده بحديث مُعصّ عس نعنصر السابع (ص ص ٢٦-٢٦)، والدلالة السبقية (ص ص ٢٦-٢٦)، والجملة الثقافية (ص ص ٢٧-٢٨)، والمحاز الكلي (ص ص ٢٨-٢٩)، والتورية الثقافية (ص ٢٩)، والنسق المضمر (ص ص ٣٨-٣٤)، والمؤلف المردوج (ص ص ٣٣-٣٣). وينسع

دئ عضر عكرة اختبار أدوات "النقد الثقافي" بوصفه "لمصطبح المحور للصور عن سلفه الأدبي" (ص٣٥)، مشيراً إلى أن علامة الاستقلال العلمي والجدوى المعرفية هي ما يمكن أن يحققه للقد لنقافي في مقابل منا يعجن عنه النقد الأدبي، وخاصة في تدبّره "لمشعبي والحماهيري"، ولأسئلة الفعل والتأثير لحركة الأنساق.

ثم يقوم بطرح أسئلة أربعة " تشكل أسئلة النقد الثقاف التقافي المقترحة وهي:

- سؤال النسق بديلاً عن سؤال النص.
- سؤال المضمّر بديلاً عن سؤال الدال.
- سؤال الاستهلاك الجماهيري بديلاً عن سؤال النحبة المبدعة.
- ويتوج ذلك سوال عن حركة التأثير الفعلية، وهل هي
  سص الجمالي المؤسساتي، أم لصوص أحرى لا تعترف به
  المؤسسة، ولكنها مع هامشيتها هي المؤثرة فعلاً، وهي المشكّلة
  للأنساق الثقافية العامة التي لا تسلم منها حتى المؤسسة
  بشخوصها ونصوصها" (ص٣٦).

ويؤكد لقارئه أن النقد الأدبي لم يكن "يهتم بها ولم يكن يقف عيبها" في حين أن النقد الثقافي قادر على تدبّرها عسى نحو معال، وهو ما يشرحه في الصفحات (٣٨-٤٢)، لينصرف بعدها ين معاخة سؤال التأثير الذي تخلقه الأنساق المضمرة (ص ص

٢٤-٤٤)، ويشرح ما يريده من تأثير للشعر في خلق الأنساق لتي يستغل بها النقد الثقافي (ص ص ٤٤-٤٧)، ليتحدث في النهاية عن "الشعرنة بوصفها ناتجاً نسقياً" (ص ص ٤٧-٥٠). و"حب منسقي وتفحيل العشق" (ص ص ٥٦-٦٠) و "نسقية المعارضة" (ص ص ٦٠-٦٠)، ويؤكد في نهاية مطافه أن الثقافة العربية قد اتخذت:

"الشعر وسيلة لتمرير أساقها واستدامتها وغرسها، لأن بشعر خطاب العرب الأول، وهو ديوانهم وسجل ذاكرتهم، ولما يزل كذبك من خلال تغلغه في السبيج الثقافي حتى لقيد أصبحت الخلايا و جينات الثقافية جينات متشعرنة، وهذا يقتصي نقيد ثقافياً يكشف عن الأنساق ويعريها، ويتتبع تطورها في حصابات أخرى غير الشعر، بعد أن خرحت من المضخ التسعري بي لمائدة الاجتماعية، وإلى سائر الخطابات والسلوكيات، مما يجعننا نقوب نفحولية الثقافة وتشعرن الأنساق الثقافية، أي إنها تحمل القيم الشعرية المجازية ذات العمق المستفحل، ولابد من نقد هذه التقافة وكشف تحوياتاً العمق المستفحل، ولابد من نقد هذه التقافة وكشف تحوياتاً العمق المستفحل، ولابد من نقد هذه التقافة

هكد يشرح لنا الغذامي مشروعه في النقد التقـــافي وضرورتــه، ومنهجيته، ووظيفته التي هي إضافة على حد تعبيره.

### تقويم مجمل

إن انقارئ لمشروع الغذامي كما عرضه في تلخيصه المنقّع مه يستصبع أن يتبين بسهولة أنه، وعلى الرغم من أهمية ما بصوي عليه من طموح نبيل إلى تطوير الممارسة النقدية في المحتمعات العربية الحديثة بالنوايا، يشتمل كذلك على ثغرات حطيرة لا يمكن ليسرء أن يغض طرفه عنها لما تلحقه من ضعف في بنائه المغري في ظاهره، والمؤسس في الحقيقة على رمال متحركة - بناء لس يشمع له، في بقاء طويلاً، بيان الغذامي الساحر، أو ذكاؤه، أو سرعة بديهته، وهي قدرته عبى أسر اهتمام قارئه بدغدغة مواجعه ومحاولة تطبيبه، وهي أسدحة فعالة يستخدمها الغذامي بكفاءة وبراعة ساميتين.

وأول ما يضعف موقف الغذامي في دعوته إلى "النقد انق في" تصوّره حاص جداً للنقد الأدبي، وهو تصور محفوز بغرضه، ولا يكد يشركه فيه الكثيرون من النقاد العرب المعاصرين الذين لا يزالون يؤمنون بالنقد الأدبي وبقدرته على ممارسة وظائفه الحيوية في المجتمعات العربية الحديثة.

وكذلك فإن ممارسته ذاتها للنقد الثقافي لا تعطى الصاعبً بالاطمئنان، نتيجة ما يعتورها من انتقائية مغرضة، ومواقف متكافئة الصدين، وما تنطوي عليه من أحكام ناجزة تحتاج إلى كثير من الجهود للتدليل على صحتها. وقصلاً عما تقدّم فإن إجراء الغذامي المنهجي في إضافت لمعنصر السابع، واستنتاجاته التي يؤسسها على هذه لإضافة، إجراء غير سلبم، ولا يبعث على القناعة بجدوى دعوة تحفرها الرغبة في دفع الأمور نحو المبالغة والإسراف والتطرف في عرض الوقائع، ودلك إلى جالب العجلة التي تحول دول نضج ما تقدّم من أفكار بحاجة إلى أن تضهى على نار هادئة.

وهذا كلام بحمل يقتضي بعض التفصيل اللذي يُرجى له أن يسهم ونو بمقدار في إيضاح ما يعتور هذا المشروع اللذي يؤسس له ناقد محتهد مخلص يستحق دون سَكَ أجراً كاملاً، ولعنه مرشح كذلك لبعض أجر ثان، لأنه قد أثار التفكير اللقدي العربي الحديث في مسائل خضرة، ولابد لكل تفكير من مثير، على حت تعبير محمد مندور. وكتابات الغذامي كانت باستمرار حافزاً قوياً على التفكير والمساءلة، ولعمري إن وظيفة كهذه تعدّ، في نظر صاحب هذه السطور، من أهم وظائف الناقد/المثقف.

## تصوّر خاص جداً للنقد الأدبي

فأما تصوّره الخاص حداً للنقد الأدبي، والذي يجافي الكتير من الحقائق المتصلة بطبيعة هذا الحقل المعرفي المهم ووظيفته وحدوده، فإنه تصوّر محفوز بهدف العذامي الأساسي وهو إظهار أن "البقد

الأدبي" قد استنفد أغيراض وجوده وأنه غير قادر على محارة تطورات المنتج الثقبافي والمعرفي البذي يؤثر علبي نحو واسع في الجماهير عريضة، وبالتالي فإن علينا أن تستعين بالنقد التقافي ليؤدي وضيفة تدبّر "المتغيّر المعرفي والثقافي الضخم" اللذي تشهده المجتمعات العربية الحديثة بالنوايا. وإذا كانت المجتمعات الغربية المتقدمة، وهو أمر لا يكاد يشكك فيه حتى العدامي نفسه، تستطيع أن تتدبّر متغيراتها المعرفية والثقافية، الأضحم بما لا يقماس من المتغير المعرفي والثقافي في المجتمعيات العربية، بالنقد لأدبس. فإن عبينا أن نتأني في وأده، وأن نفكر في تصورنا للنقد الأدبي، وراهنيته، ومدى إفادته من التفاعل مع التطورات الفنية، والمعرفية، والعلمية التمي يشهدها عالمنا، لأن القصور إنما يعود إلى تخلف تصورنا لهذا الحقل المعرفي أكثر مما يعود إلى تصور متأصل فيه عل محاراة متغيرات العصر ومنحزاته الثقافية والمعرفية.

وكدت فإن المجتمعات الغربية المتقدمة التي لم تُحِل نقدها الأدبي على التقاعد، بل عمدت إلى تطويره وتوسيع آفاق تفاعله مع علوم العصر ومعارفه وفنونه، وهي تستعين بما يسمى "النقد انتقافي" لديها ليؤدي الوظائف الخاصة به فيها، وهي وطائف لا يشترك فيها النقد الأدبي ولا يجد كبير غضاضة في أن يرى رصيفه نقافي يقوم بتأديتها. وبعبارة أحرى إن لكل من "المقد

الأدبي" و"النقد الثقافي" وظائف خاصة به، وقد يستعير أحدهما بأدوات الآخر التحليلية، أو باستبصاراته، ولكنه لا يفكر خصة في التنحي وإفساح المجال له ليأخد مكانه ويؤدي وظائفه الخاصة به، وبائدني فيس ثمة من حاجة إلى حلق هذا التنافس الحذري بين هذين النشاطير المهمين، بل الحيويين، لتدبّر الإنتاج الأدبي والثقافي في المجتمعات الحديثة، الغربية والعربية على حد سواء.

## ممارسة محفوفة بالثغرات

وأما ممارسته للنقد الثقائي فإنها تفسح بحالاً واسعاً، وأفقاً أوسع، لبرغبة في الارتقاء بها. نظراً لما يعتور محاجاته من ثغرات تضعف موقفه، وأبرز هذه الثغرات أحكامه الناجزة التي يطلقها في مفتتح نقاشاته لبعض القضايا المهمة. بل الخطيرة، في بعض الأحيان.

## تقاعد العلوم والمعارف

فعلى سبيل المثال يقرّر الغذامي، دون أن يخامره أي شك فيما يقرر، بن إنه يصرف الشك عن ساحة إدراك القارئ والناقد معاً في هذا لدي يقرّره:

أن العلم متى ما تشبّع تشبعاً يبلغه حد النضج التام فإنه يصبح مهدداً ببلوغ سنه التقاعدية،

ولاشك أن العلوم تتقاعد مثلما يتقاعد البشر" (ص١٣).

ولكن هل للمعرفة والعلم حدود يبلغها أي منهما؟ ومس يحدّد أن عدماً ما قد تشبّع فبلغ درجة النضح؛ وأنه ليس تسة فسحة متصويره وفرصة لتقدمه ومجال لبلوغه آفاقاً أبعد وأرحب؟ وهس هذا هو حال العلوم والمعارف التي أنتجتها الإنسانية في مختسف معصور والأمكنة؟

ولنمص إلى رأي الشيخ الجليل أمين الخولي في البلاغة العربية، والتي يتخذها الغذامي مثالاً مقنعاً فيما يبدو له على بلوغ عمه مما سن التقاعد. إن رأي الشيخ الحولي ليس رأياً مقدساً لا يأتيه البطل من بين يديه ولا من خلفه، وسوء تدبر العمه لللاعة لعربية: تأليفاً، وتدريساً، وتوظيفاً في النقد الأدبي لا يجرد مدغة من أهميتها في النقد الأدبي، ولا يعني خال من الأحوال أنها باتت مهيأة لمتقاعد مقدار ما يعني أن انقائمين عيها تدريساً وتأليفاً وتضيفاً ينبغي أن يحالوا على التقاعد.

ورد كانت الأمم عادة يتأسى بعضها سعضها الآحر، ولاسبس في حسن صبيعها، فإل لنا في جماعة "مو" التي تقوم على در سة اسلاعة العربية عامة في جامعية ليبج أسوة حسنة يمكس أل بعيد منه، وخاصية في مجهودها الذي أثمر كتابها الجمعي "البلاغة العامة" Rhetorique general الذي صدرت ترجمته الإنكليريــة عــم ١٩٨١ عن مطبعة جامعة جونز هوبكنز<sup>(۱)</sup>.

## النقد الأدبي فن بلاغي

وكذ الشأن في حكم الغدامي على النقد الأدبي في الثقافة العربية وأنه:

"وبيد فلسفي في الأصل، ثم احتضنت البلاغة كأم مرضعة، ومع لزمن صارت هذه الأم المرضعة أماً بديلة عن الأم الطبيعية، كحال الطفل يولند من أم وتربيه أخسرى غسير الأم لرحم" (ص ١٨).

ومع أن المشابهة التي يسوقها الغذامي مشابهة الصيفة وصريفة في آن معاً، فإنها لا يمكن أن تقود إلى النتيجة التي خبرج بها عندما زعم لقارئه أن النقد الأدبي غدا بفعل المقدّمة التي دلس عبيه بالمشابهة "فناً في الدلاعة" وأنه قد تم "فصل النقد عن المسغة وعن النظرية" وأن "البلاغة هي الأصل التكويني لمقد الأدبى عربياً" (ص١٨).

Group "Mu", J. Dubois et al., A General Rhetoric, Translated (1) by Paul B. Burell and Edgar M. Stolkin (The Johns Hopkins University Press, Baltimore, 1981.

دلث أن أي قارئ لتاريخ النظرية العربية القديمة يستطيع أن يسوق عدداً لا يحصى من الأمثلة التي تدلّل على محافاة زعم العدامي حادة الصواب. وتكفي الإشارة في هذا المقام إلى عبد القاهر الحرجاني، والفاراني، وابن سينا، وحازم القرطاحني، وسحزم الأندلسي، لتكون رداً مفحماً، فيما يبدو لي، عنى كل من يرى أن النقد العربي الكلاسي مجرد فن بلاغي، فالمشكنة تكمن في سوء محارسة النعض لننقد الأدبي أكثر مما هي كامنة في التقييد العربي القديم.

و خقيقة أن قراءة متأنية لتاريخ النقد العربي القديم، ولعديم من الكتب الحديثة التي مسحت النقد العربي الحديث والمعاصر ومدارسه واتجاهاته ربما كانت قادرة على تجنيب الغذامي الكثير من أحكامه المتصلة بالنقد العربي قديمه وحديثه، وحلها محكم ناجرة من مثل قوله:

ولقد كانت الدلاعة هي الأصل التكويني للنقد الأدبي عربياً، وإن جرى تطويسر الأدوات النقدية مع الزمن ومع الرواد ومع المدرس ومع ضروب التبادل المعرفي المتنوعة إلا أن العاية لقصوى سقد صت هي العابة الموروثة من البلاغة، وهي البحت عن جمالية حسيل والوقوف على معالمها، أو كتسف عوائقها، ويكفي أن يكون سص جمالياً وبليغاً لكي يحتل الموقع الأعلى في سدم لدائقة الحماعية وفي هرم التميز الذهني.

ولم يقف النقد الأدبي قط على أستنة ما وراء الجمال وأسئلة العلاقة مين التذوق الجماعي لما هو جميس، وعلاقية دلنث بالمكوّل النسقى لثقافة الحماعة.

وإن كان قد وقف على بعص ما هو غير جمالي في المصوص، إلا أن هذا يقتصر على عيوب الخطاب الفنية والعروضية واللغوية، وما هو غير ذوقي أو غير جمالي فني، وهذا هو إمعان في حدمة لبيغ احمالي وغفلة عن النسقي الثقافي. ولقد ظمل النقد الأدبي يبحث عن الجمال حصراً وعمّا هو حلل فني. ولا يتجاوز ذمت في مدارسه كلها، قديمها وحديثها" (ص ص ١٨-١٩).

والحقيقة أن ثمة وظيفة مهمة ونوعية وأولية للنقد الأدبي -ربما غابت عن ذهن الغدامي في غمرة حماسه للنقد الثقافي- هي تحديد صبيعة الأدب، بوصفه واحداً من الفنون الجميلة، هو الوظيفة الحمالية المهيمنة والناظمة لسائر الوضائف الأحرى في الإنشاء الأدبي، ولذلك فإن من الطبيعي أن يعنى النقد الأدبى بالكشف عنها والتأكد من فاعليتها في النص الأدبى.

أما أهمية الأدب فتتحدد عادة بمعايير ومقاييس فوق-أدبية، كم أكّد دلث شيخ شعراء الحداثة، وأبرز نقادها الشاعر الأبكلو أمريكي، ت.س. إليوت في مقالته المشهورة "الأدب والدين".

## كراهية العرب المزعومة للفلسفة

ويتحدث العدامي بحماس ملحوط عن كسره العرب مقسسفة، ويستشهد على ذلك بكلاه للجاحظ، وأبيات للحتري. فظملاً عن مقولة: "من تمنطق فقد تزندق"، ويصرف النظر عس كولهما بعيدين تمام البعد عن الفلسفة، وليسا إلى النقد أقرب من أي فدن، كاتب أو شاعر، فإنهما ليسا بالتـأكيد حجـة فيما يتعب علاقـة بعرب بالمنسقة، أو الصنة ما بين النقد والفلسفة في التقافة العربية في لعصر العباسي الأول. وكذلك فإنهما لا يعدوان كونهما مجرد صوتين ضمن أصوات كتيرة في التقافة العربية العريقة الممتدة محسوا من سنة عشر قرناً. وبالتالي فيإن مواقيف الأمية العربيية والثقافية لعربية لا يمكن أن تختزل على هذا النحو الذي يعدو فيمه حاحظ والمحتري تناطقين ومسمين باسم الثقافية العربيية ومعبرين عمن مواقفها من الفكر والنقد والفنسفة وغيرها.

وأص أن تاريخ الفسفة العربية الإسلامية ينظوي عسى سحل حافل بالإسهام العربي الفلسفي البذي بنات لا بنكره إلا مكبر، حتى أن ثمة اتجاهاً قوياً لذى مؤرحي الفلسفة العالمية إلى النظر إلى همدا الإستهام عسى أنه جنزء لا يتجنزاً من هده الفلسفة، وأسه لا سبيل إلى فهم الفلسفة الغربية الكلاسية، والوسيطة، وفي عصر

المهضة. وما تلاه من قرون، دون الاطلاع على الإسهام العرسي المهم من قرون، دون الاطلاع على الإسهام العرسي المهم من لحظير في تاريخ الفلسفة الإنسانية(١).

## موقف متكافئ الضدين

ومما ينفت نظر القارئ لبيان الغذامي المثير في دفاعه على " نقد اثقافي" والتبشير به بديلاً عن "النقد الأدبي" الذي يود أن يحيم على التقاعد (ولا أظن أنه بقادر، وإنما هو التفكير الرغبي لا أكثر) موقف الغذامي المتكافئ الضدين من "النقد الأدبي"، مذي يبعث الحيرة في نفس قارئه.

فالغذامي يشيد من ناحية بإبجازات كبرى حققها النقد الأدبى على مر لعصور (ص ١٩)، ويذكر أن النقد الأدبي:

"يكاد يكون هو العلم الأكثر امتداداً والأعمق تحربة بين سائر العدوم في الثقافة العربية. ولاشك أنه هو العلم الذي حقق لنفسه استقلالاً موعياً من المؤثرات السلطوية" (ص ١٩).

<sup>(</sup>١) يمكن للمرء أن يشير إلى مجهودات جامعة بريغام يونغ Brigham Young في سسير رعده بشر بصوص الفلسفة العربية الإسلامية في طعات مردوحة اللعة (معربية والإلكليرية) لتسهيل دراستها وتحليلها على دارسي الفلمسفة العالمية من باحتين وطلاب، فصلاً عن عامة القراء، من حلال سسلة "الحكمة سمسله الترجمات الإسلامية" amkiHlA noitalsnarT cimals I seires

ولكمه من ناحية أخرى يشير إلى أن السلطة كانت ترى فيه عدماً "غير سافع"، وأن الشعراء كانوا يستهترون به وبالنقد والمعنويين (ص ٢٠)، وأنه -فيما يبدو له - غير سلطوي، "وربما يكون شعبياً أو هامشياً"(٢٠). وهذا حكم ناجز بحاجة إلى تدليل كاف، ولا يمكن سوقه حزافاً على هذا النحو غير المبالي، وغير المسؤول، والذي يسمح لصاحبه بالقول:

"إن النقد الأدبي هو علم يتعامل مع المجاز والخيال وليس مع لحقيقة والواقع، وليس له دخل في أي حقيقة مهما كانت دينية أو سياسية أو تاريخية، ولقد نص انقاضي الجرجاني والصولي على فصل ما هو أدبي عما هو ديني" (ص٢٠).

ويتكرر الموقف المتكافئ الصدين نفسه في إطراء الغذامي للنقد الأدبي وما يتمتع به من حرية:

'عصنه حيزاً عريضاً للتحرك والتنوع في التجريب و لاجتهاد، ومن ثم مما اخطاب النقدي، وتطور وتنوع، وانفتح على نثقافات الأحرى، منذ أرسطو الذي جعلوه معلماً أول لهم، إلى آخر ما هو حار اليوم في الثقافة النقدية العالمية، كل ذلك في تواصل غير منقطع ولا متردد" (٢١).

وكذلك في عده ما تقدّم:

"ميزة معرفية نادرة تجعل هذا العلم علماً حيوياً وحراً، وهي ولاشك قد أفرزت منظومة من المصطلحات والمقولات المجربة مع أدوات إجرائية مدربة، وهذا منجز علمي ضخم لا يمكن تحاهده، أولاً، ولا يمكن الاستغناء عنه، ثانياً. ذاك إن يحل أردنا أن نكون مهجيين في عمدا وفي تصورنا لنظاهرة التعبيرية" (ص ٢١).

وكن ذلك كله لم يشفع للنقد الأدبي، ولم يُحد فتيلاً في جعن الغذمي يعيد النظر في حكمه عليه بالموت. حكماً قطعياً غير قابل للطعن أو الاستثناف.

وربما يحبب الغذامي بأنه يتمسك بالأداة القدية لأبها أدة محربة مدرسة، ولأنها تستند إلى تراكم نضري وتطبيقي عريق. (ص٢١)، ولكنه من ناحية أخرى يستشرف نوعاً من اخضر في استعمال هذه الأداة النقدية، ويحاول أن يدرأه بتوظيف "الأداة النقدية توظيفاً يحولها من كوبها الأدبي إلى كون ثقافي" (ص٢٣)، ويتوهم أن دلث ممكن إذا ما أصاف عنصراً سابعاً إلى الأنموذح لتوصيبي بدي صاغه رومان حاكسون، وكأن طبيعة الأداة لا تؤتر مصقاً في وظيفتها، وكأن الأداة تنقاد بكل سهولة ويسر لمستعملها في أي وظيفة يريد لها أن تؤديها، وهذا إسراف في تفاؤل الرغبي ربما لا تكون عواقبه سليمة.

ومما يقلقل الباحث أحياناً أن الغذامي يحيل قارئه في قاسه عدد من الموضوعات المهمة على مراجع لنقاد وباحتين أجاب من متل جوناتان كولر (ص ١٥). أو رولان بارت (٣٩)، وعندما يعود القارئ إلى تفاصيل الحاشية بغرض مراجعة المصدر و المرجع للاستزادة من المعلومات أو التفاصيل الواردة فإنه يجد عدامي يردّها إلى كتبه السابقة، ولاسيما كتابه الخطيئة والتكفير عددر قبل نحو عقدين من الزمان، والدي حاول من حلاله تدجين التفكيث Deconstruction، ناعتاً إياه بالتشريحية، ثم اختار له لاحقاً مصضح التقويض.

وبصرف النظر عن أنه لا يصح القيام بذلك لأنه إحراء غير سيم، فإن الإحالة على مراجع في النقد الأدسي البغيسض إلى الغذامي تعود إلى عقدين من السنين أو أكثر، تثير العجيب، وبخاصة أن الرجل يرى أن النقد الأدبي مشروع استنفد أغر ض وجوده وينبغي تجاوزه إلى مشروع بديل هو "النقد الثقافي".

### عقب أخيل

والواقع أن عقب أخيل الذي سيكبّل مشروع عند الله العدامي في الدعوة إلى "النقد الثقافي" لدبيلاً جذرياً عن "النقد الأدلي"، وسيحول دون انظلاقه، وسيعترض سبيل نحاح مسعاه النبيل وقصاف الرطب الجني بعد هز جذوعه، هو مصطلح "النسق"

لذي يستند إليه، ويردّده. أو يردد واحداً من المشتقات المتصلة ــه في كل صفحة من صفحات كتابه تقريباً.

وما ينفت النظر في تعامل الغذامي منع هذا المصطلح/المفهنوم أمران مهمان:

أولهما: إجراءات إقحامه على أنموذج رومان جاكبسون<sup>(١)</sup> في الاتصال اللغوي؛

وثانيهما: إغفال الغذامي، على نحو لا يكاد يصدق، تعريف هذا المفهوم المركزي في دعوته ولاسيما أنه ينسب إليه الكثير مس مصطحات والمفاهيم الأخرى من مثل: المكبوت النسقي (ص ١٦)، والحس النسقي (ص ١٨)، والحس النسقي (ص ١٩)، والوظيفة ولنسقي الثقافي (ص ١٩)، والعيب النسقي (ص ١٩)، والوظيفة النسقية (ص ٢٥، و ٢٦-٢٧)، والدلالة النسقية (ص ص ٢٥، و ٢٦-٢٧)، والمضمر النسقي (ص ٢٨). والدلالة النسقي المتمكن (ص ٥٠). والسمط النسقي المتمكن (ص ٥٠). والسمط النسقي المتمكن (ص ٥٠). والسمط النسقي وهبو وخبول في دفاعه المستميت عن هذا المجهول أو النسق دول أل يسعفه ولو بتعريف بسيط ييسر عليه صحبته في كهاجه من أبيا النقد الثقافي.

 <sup>(</sup>١) تميل العدامي إلى استعمال الاسم حسب النصل الفرنسي باكبسون، على الرغم مس
 اعتماده على الإنكليرية لعته الثانية.

### إجراء الإقحام

ينطبق الغذامي بداية من أنموذح رومان جاكبسون في الاتصال المعوي والذي يشتمل على ستة عناصر يضمها الشكل التالي:

السياق (Context)

(المستقبل، أو) Addressee → الرسالة (Message) → (المرسيل،أو) Addresser

المتلقى أو أداة الاتصال (Contact) المخاطِب

المخاطب النظام الترميزي (Code)

أو الشفرة

ويضيف إليه عنصراً سابعاً هو "العنصر النسقي" ليقدم الأنموذج الاتصالي بعد إضافة هذا العنصر على النحو التالي(١):

الشفرة

السساق

المرسل المرسل اليه الرسالة المرسل إليه

أداة الاتصال

"العصر النسقي"

<sup>(</sup>١) عبد الله العدامي، النقد الثقالي: قراءة في الأنساق الثقافية، (ص٢٦).

وعبى الرغم من إيمانه العميق بأنه "لن يكون من الحكمة الافتراص أن المنظومة المصطلحية النقدية ستخضع سنهولة والقياد لأي تغير فردي يقوم به باحث مجتهد"(١)، فإنه يمصني قدماً في نقته الاصطلاحية، علني حند تعبيره، لأنها "أولى النقلات وأهمها"، ليشمل بها سنة أساسيات اصطلاحية هي:

- عناصر الرسالة (الوظيفة النسقية)
  - مجار (المجاز الكلي)
    - التورية الثقافية
      - نوع الدلالة
    - الحملة النوعية
    - المؤلف المزدوج

تشكُّن المنطنق النظري والمنهجي لمشروعه في النقد الثقافي(\*).

وإذ يحيل القارئ على مناقشته لأنموذج جاكبسون في لاتصال النغوي الواردة في كتابه: الخطيئة والتكفير، المنشور عام ١٩٨٥، وكأنه يرى فيها الكلمة الأحيرة في هذا الأنموذج، فإنه يقترح "إجراء تعديل أساسي" "تمتل في "إضافة عنصر سابع هو ما

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص (٦٢).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص (٦٣).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق. ص (٦٤).

نسميه بـ "انعنصر انسقى" يفسح المحال، من خلال إضافته لمرساة داتها "بأن تكون مهيأة للتفسير النسقي"، واعداً القارئ بتوضيح مقصده من "استعمال كلمة نسقي"، ومفهومه "للنسق" لاحقً، ولكنه يبادر مع دلك إلى الحديث عن وطيعة سبعة من الوضائف المرتبطة بعناصر الأنمودح الاتصالي المعدّل هي "الوظيفة النسقية"، طاباً من قارئه التسليم بوجود العنصر السابع، ومعه الوضيفة النسقية" بغرض توجيه الأنظار نحو "الأبعاد النسقية التي تتحكم بنا وبخطاباتنا" (١).

و لسؤال الذي يمكن أن يراود القارئ الصبور الذي يقبل بكل شروط الغذامي من إرجاء وتأحير وتسليم، هو كيف يمكن لناقد أن يصيف عنصراً حديداً إلى أنموذج احتطه عالم لغة مقارن خبير بعدد معتبر من اللغات والتقاليد الأدبية والنقدية والتقافية دون أن يفكر في عقابيل هذه الإضافة. هذا إن كانت الإضافة ممكنة في المقام الأول.

إن الساذج النظرية التي يخرج بها علماء اللغة، والعلوم الإسدنية والاحتماعية، لبست بحرد كم من المفاهيم والمصححت والعناصر التي ينظمها مخطط ما، وبالنالي لا يمكن لنا أن عميم إليها ما نشاء وحذف منها ما نشاء، وهذه مسألة ينبغي ألا تغيب

<sup>(</sup>١) المرجع السابق. ص (٦٥).

عن ناقد حصيف كالغذامي، أليف التفاعل مع معطيات المقد الأنكلو-أمريكي بشكل خاص، والمقد الأوربي بشكل عام. إن هذه النماذج حصيلة دراسات تطبيقية وميدانية وعملية، وهي نتاج تحرب واسعة يقوم بها الباحث ليختبر من خلالها فرضيته، التي يضعها لاحقاً، وبعد تحققه من صلاحيتها وجدواها، ضمن إطار مرجعي Frame of Reference يعتمده الباحتون الآخرون بعد طمئنانهم إلى سلامة إجراءاته، واقتناعهم بصلاحية هذا لإصر، وإمكانية الإفادة منه وتوضيعه في تنظيم تفكيرهم في القضية ذات الصلة. و ننقد ليس غير تفكير منظم في الأدب وقضاياه ومسائله يتحسد في نص نقدي.

ومعنى هذا أن تعديل أي إظار مرجعي، أو أنموذج بضري، و أي نظاء فكري، لا يمكن أن يتم إلا استباداً إلى معطيات جديدة في ببحث الواسع والمثابر والجاد والمنظم والمنسق والمتماسك دخياً. وهذا أمر طبيعي، لأن الاجتهاد ينبغي أن يكون مشفوعاً باستمرار بالمعرفة النوعية، والخبرة الواسعة والعميقة، فضلاً عن سلامة الإجراء، وصحة الصريقة مما يعرفه الباحثون ويخفصوه عن ضهر قب، ويطقونه في مشاريعهم المحتية الجادة. وإلا قبال هد الاجتهاد يعدم ميداناً مفتوحاً لكل منطقل على العدم والمعرفة. وتكافؤ الفرص مبدأ يقرة العدل، ولكن هذا التكافؤ في عدص

يسعي ألا يتحرر من شروط العمل الجاد المخلص والمحكوم بالنظام المتماسك والمتسق حتى يكتسب حق الاجتهاد، وإعادة النظر فيما تقدّم من نظريات وآراء ونماذج وأطر مرجعية.

مهما كان الأمر، فلنمض إلى ما مضى إليه الغذامي متحساوريس بشكية إضافته التي ينبغي أن تستند إلى مسوغات تبضق من عمية لاتصال ذاتها، وليس من مجرد الرغبة في الإضافة، نعم قد تكون هذه الرغبة متفهمة، ولكنها بالتأكيد غير مقبولة منهجياً، ولاسيما عندما تصدر عن ناقد حير طويل الباع كالغذامي.

ولننظر فيما وَعَدَ به قارئه من شرح لمفهوم النسق.

يتساءل الغذامي في العقرة المعنونة بـ: "٣-٢ في المفهوم (النسق الثقافي)": والتي يخصصها في كتابه الموسع النقد الثقافي:.... لشمرح هذا الشرح الذي طال انتظاره:

"ما النسق الثقافي؟

وكيف نقرؤه؟

وكيف نميّزه عن سائر الأنساق؟"

ويجيب قائلاً:

"خري استخدام كلمة (النسق) كتيراً في الخطاب العام و خص، وتشيع في الكتابات إلى درجة قد تشوه دلانتها. وتسدأ بسيطة كأن تعني ما كان على نظام واحد، كما في تعريف المعجم الوسيط. وقد تأتي مرادفة لمعنى (البنية-structure) أو معسى (النظام-system) حسب مصطلح دو سوسير. واحتها باحتون عرب في تصميم مفهومهم الحاص للنسق<sup>(1)</sup>. ومع أنسا لا نعترض على حضور هذه الدلالات إلا أننا ها نظر (النسق) كمفهوم مركزي في مشروعنا النقدي، ومن ثم فإنه يكتسب عندنا قيماً دلالية وسمات اصطلاحية خاصة، نحدّها فيما يلى (")":

وما الذي يلي؟ لا شيء محدداً وواضحاً ودقيقاً يشج صدر القارئ الذي عيل صبره انتظاراً لوعود الغذامي. وهكذا فإنه وعلى الرغم من أن صبر القارئ يكاد ينفد وهو يتضر لقيم الدلالية والسمات الاصطلاحية الخاصة بمفهوم "النسق"، فإنه لا يكاد يجد فيما يلي من حديث الغذامي إلا كلاماً محفوزاً بالنوايا والرغبات أكثر من كونه محفوزاً بالمعرفة والتوضيح والدقة:

• عن أن السبق يتحدد بوظيفته التسي لها أربع مواصفات أو شروط إذا ما توافرت نكون أمام حالة من حمالات الوظيفة للسقية؛

 <sup>(</sup>١) يحيل العدامي هما قارئه على كتاب اللسان والميزان لطه عمد الرحم، وكتاب الهاهيم معالم لمحمد مفتاح. وانطر: عبد الله الغدامي، النقد الثقافي: قراءة في الأنساق الثقافية.
 ص (٧٦).

<sup>(</sup>٢) عبد الله العدامي، المرجع السابق، ص (٧٧).

- وأن علينا أن نقرأ النصوص والأنساق التي تلك صفنها بوصفها حالة ثقافية أو حادثة ثقافية؛
- وأد النسق من حيث هـو دلالـة مضمرة تكـون منغرسة في الخطاب، وتؤلفها الثقافة ويستهلكها الجمهور؟
- وأن النسق ذو طبيعة سردية، يتحرك في حبكة متقنبة، ولـذا فهو خفي ومضمر وقادر على الاختفاء دوماً؛
- وأن الأنساق الثقافية هذه أنساق تاريخية أزلية وراسحة ولها
   الغلبة دائماً؛
  - وأن هناك تورية ثقافية؛
  - وأنه لابد من وجود نسقين متعارضين في نص واحد.

ويتساءل القارئ مجدداً: حميل كل هذا الذي شرحه العدامي، ولكن ما لسنق؟ وما تعريفه؟ وما حسدوده؟ وكيف تمم شتقاقه؟ وما الدلالة التي اختارها صاحبه له؟

ولكن ليس ثمة من إجابة.

ب مصطلحات السنة انتي بشتمل عليها أنمودج رومان حاكسون مصطلحات منغرسة في علوم اللغة الحديثة، وقد ترجمها عدامي، كما ترجمها غيره من النقاد العرب، وهم كثر، ولكن ما

فاته أيضاً، وكان عليمه أن يبدأ به، أن يفكر في مصطلح النسق الدي أضافه عنصراً سابعاً وبما يقابله في اللغة التي ترجم عنها أنموذج حاكبسون وبقية مصطلحاته.

إن المشكلة أن الغذامي يمضي أشواطاً بعيدة في تحليلاته المحلقة دوماً، دون أن يتمهّل للحظات ويسأل نفسه: هل أجبت عن سؤال القارئ؟ بل عن سؤالي الذي قدّمته: ما النسق؟، وهل قدّمت له تعريفاً حامعاً مانعاً، بل تعريفاً أولياً، لهذا لمفهوم المركزي في دعوتي؟ أو على وجه الإيحابة، هل قدمت مه عنى الأقل تعريفاً واضحاً محدداً ودقيقاً يستطيع أن يستعين به في متابعته لتحليقاتي التي يغلب عليها الشطط والتعميم والأحكام الناجزة؟

وإذا كان المرء لم يكد يتبين هذا بعد، وهو أمر هيّن بالقياس إلى أن صاحب المشروع لم يتبين بعد دلالة مفهوم "النسق"، وهو مفهوم مركزي في مشروعه الثقافي- في "النقد الثقافي"، فكيف له أن يطمئن إلى كل ما ينسب إليه من صفات، ومواصفات؟ وكيف له أن يقس كل ما يقوم عنيه من أنظار وأحكام واستنتاجات خطيرة تتصل بهوية الثقافة العربية ماضياً وحاضراً، وربما مستقبلاً؟

والحقيقة أن المرء بمقدار إعجابه بعمل الغذامي الذي ينطوي على تفكير عميق بواقع الأمة، وحرص كبير على تحاوز هذا الواقع، وسعي حاد إلى شفع الهدم بالبناء، واجتهاد حريء لا

يعوره الإحلاص، فإنه يكاد يشفق عليه مما وضعه بصب عييه مس هدف نبيل. وبخاصة أن تجاوز واقع ثقافي يضرب حذوره في التاريح العربيق للأمة العربية، وطرح بدائل عما يسود هذا الواقع لا يمكن أن يتحقق من خلال مقترح متعجّل لمفهوم لم يتضح تمسام الاتضاح لصاحبه نفسه، وبالتالي فإن من الصعوبة بمكان توضيحه للآحرين، وإقناعهم بجدواه، ولاسيما أنه لا يقدّم من خلال إحراء سليم معافي في البحث والتنقيب، ولا يقوم على مسح واسع وشامل لمعطيات كافية، يمكن أن يدلّل من خلالها على صحة ما يذهب إليه، أو ما يطمح إلى إحلاله بديلاً لما هو قائم.

### ملحق

## بعض ما ظهر في المكتبة العربية من كتب ومقالات تتصل بمشروع عبد الله الغذامي في "النقد الثقافي"

- حس، د. عبد الكريم،" المفحل والمستفحل.. وفحولة النقد
   تق في" ثقافات (مجنة ثقافية فصلية تصدر عن كلية الآدب،
   حامعة البحرين)، العدد ٤، خريف ٢٠٠٢م، ص ص
   (١٥-٧٣).
- خضير، عادل، "نقاد سعوديون يناقشون مشروع عبد الله الغذامسي" الحياة (لندن)، العدد (١٤٢٨٨)، الجمعة ٣ أير(مايو) ٢٠٠٢م، ص (١٦).
- السماعيل، عبد الرحم، العذامي الناقد: قراءات في مشروع الغذامي الناقد (كتاب الرياص، مؤسسة اليمامة الصحفية، الرياض، ٢٠٠٢م).
- السماهيجي، حسين، وآخرون، "عبد الله الغذامي والممارسة النقدية الثقافية" (المؤسسة العربية للدارسات والمسر،

سيروت، ٢٠٠٣م). ويضم "أوراق الحلقة النقاشية"، لتسي أقامها قطاع الثقافة والفنون بسوازرة الإعلام في مملكة المحرين تحت عنوان "عبد الله الغذامي والممارسة النقدية والثقافية" والتي أقيمت على مدى يومي ه و ٦ أيار (مايو) ١٠٠١م، وشارك فيها عشرة باحثين من البحرين ومنطقة الخليج العربي، وهم: عبد الله إبراهيم، ومعجب الزهراني، ومنذر عياشي، ونادر كاظم، وزهرة المذبوح، وحسن المصطفى، حسين السماهيجي، ومحمد البنكسي، وعلى الديري، وضياء الكعبي.

غصن، أمينة، " الناقد السعودي عبد الله الغذامي يعن موت النقد: هل الحداثة حداثة رجعية " الحياة (لندن)، العدد (١٣٦٨٧)، الجمعة ١ أيلول (سبتمبر) ٢٠٠٠م، ص (١٣).

كوش، عمر، - " النقد الثقافي -قراءة الأنساق الثقافية العربية لعبد الله الغذامي: كل الأشياء سلواء في سلجن النسلق " السفير (بيروت)، العدد (٨٨٣٧)، الجمعة ٢٣ شلاط (فبراير) ٢٠٠١م. ص (١٢)؛

 " أدونيس في ثلاث دراسات لمحمد مفتاح وعبد الله الغذامي وعادل ضاهر: وجوه أدونيس الكثيرة على شاشة

- ما بعد الحداثة " السفير (بيروت)، العدد (٨٩٧٣)؛ لحمعة ١٠ آب (أغسطس)، ٢٠٠١م ص (١٠).
- المصطفى، حسن، " مشروع عبد الله الغذامي لا يسزال موضع سجال: أي ثغرات اعترت خطاب النقد الثقافي؟ " الحياة (لندن)، العدد (١٣٩٤١)، اخميس ١٧ أيار (مايو) ٢٠٠١م ص (١٦). وانظر أيضاً:
- بعقباني، على، "الناقد السعودي عبد الله الغذامي: خطاب لعشق في النسق الثقافي العربي هو خطاب مجازي " ملحق الثورة الثقافي (دمشق)، العدد (٤٥٣) ٢٣ آذار، ٣٠٠٣م. ص (٤)؛
- الغذامي، عبد الله محمد، " النقد الثقافي ونقد الثقافة: شاهد رأى (لم ير)حاجة " الحياة (لندن)، العدد (١٣٩٤٠)، الأربعاء ١٦ أيار (مايو)، ٢٠٠١م، ص (١٨)؛ " انتقد الأربعاء رؤية جديدة "، فصول: مجلة النقد الأدبي (القاهرة)، العدد (٥٩)، ربيع ٢٠٠٢م، ص ص (٥٤-٥٣).

## القهرس العام

بن حزم: ۱۸۲

ابن سلام: ١٠٤

ابن سینا: ۱۸۲

ابن قتيبة: ١٤١، ١٤٠، ١٤١

أبو حيان التوحيدي: ٧٠

أبو الفرج الأصفهاني: ٥٨

أبي تمام: ٤١، ١٥٤

الاتصال الإعلامي: ٢٥

الإحسلال: ١٤٤، ١٤٥، ١٦٦،

1512 161

أخيل: ١٨٨

أداة الإنصال: ٢٣، د٢، ١٩٠

دب الخيال العلمسي: ٢٦، ٧٧،

الأدب القومسي: ٧٣، ٨٣، ٨٤،

1.0

الأدب اليوناني: ٨٩، ٩٢

أدونيسس: ۲۱، ۲۰، ۱۵۶، ۱۵۵، ۱۵۵، ۲۰۰، ۲۰۰

أرســـطو: ۱۵، ۱۵، ۲۱، ۸۹،

1 P 2 L V 1

استبداد: ۲۶

الاستهلاك الجماهيري: ٣٣، ٣٦،

۱۷٤

أصول التأويل: ٢٣

أصول التفسير: ٢٣

أصول الفقه: ٢٣

الاعتراف بالآخر: ٣٣

الالتزام: ٢١، ١٤٣

ألفرد كازين: ٩٤

امرئ القيس: ١٦

الأموي: ۲۹، ۸۰، ۱۵۲، ۱۵۷، ۱۵۸، ۱۸۰،

177, 771, 071, 171

التقويض: ١٨٨

تمركز الذات: ٥٥، ٥٥

تنویر: ۲۰

التوريـة البلاغيــة: ۲۶، ۲۰، ۲۹، ۲۹،

۱۷۲

التوريــة الثقافيــة: ٢٤، ٢٥، ٢٩،

197 (191 (177 (177

تيري إيغيلتون: ٩٤

الثورة الاتصالية: ١٥٢

الجاحظ: ١٦، ١٧، ١٨٤

الجامع الأموي: ۲۹، ۸۰، ۲۰۱، ۱۵۱، ۱۵۷ (۱۲۱، ۱۵۷) ۱۲۱، ۱۲۲

الجاهلية: ٨٦

الجرجاني: ۲۰، ۱۸۲، ۱۸۲

الجزيرة العربية: ٤٨

جماعة مو: ١٨٠

الجملة الأدبية: ٢٤، ٢٥، ٢٧، ٢٧٢

أمين الخولي: ١١، ١٦٦، ١٨٠

أبديولوحي: ١١١، ١١٨، ١٤٦

البحتري: ١٨٤، ٢٠، ٢٠، ١٨٤

بدر شاكرالسياب: ٦٠

البلاغة العربية: ١١، ١٦٦، ١٨٠

بلزاك: ١٤٥

البنيوية: ٩٤، ١٧٢

ت.سٍ.اليوت: ۹۶، ۲۰۲، ۱۶۵، ۱۸۳

التأويل: ۲۳، ۲۵۲، ۱۵۷

التحليل النفسى: ١٤٤

التخيل: ۱٤٥، ۷۱، ۲۲، ۲۲، ۷۱، ۱٤٥

التذوق الجمالي: ١٥، ٣٠، ٤٣، ٨٥

تشارلز دیکنز: ۱٤٦

التغريب: ١٤٥

تفكيك النص: ١١٩

التقليف: ٢٣، ٤٤، ٩٨، ٤٥١،

TF1: YY1: YA1

الجملة النحويسة: ٢٤، ٢٧، ٢٨،

الجناس: ۱۱۷، ۸۸، ۹۳، ۹۱۱ جورج إليوت: ۱٤٥

جون فاولز: ٩١

جوياثان كولر: ١٨٨ ١٨٨

حازم القرطاجني: ۱۸۲

الحداثـــة: ۲۷، ۵۵، ۸۵، ۹۵، ۴۵، ۴۸، ۴۸۱، ۴۸۱، ۴۸۱، ۴۸۱، ۴۸۱،

الحرية: ۲۰، ۳۳، ۲۵، ۳۳، ۱۹۵، ۱۸۲

خطاب الحب. ٢٩، ٣٠، ٥٦، ٥٥، ٥٧

خطاب المعارضة: ٥٦

خطاب النهضة: ٥٦

المال: ۲۷، ۳۹، ۲۵، ۱۹۸، ۱۲۲، ۱۷۶

الدلالة الضمنية: ٢٤، ٣٥، ٢٧، ٢٠، ٢٧، ٩٩،

الدلالة النســقية: ٢٤، ٢٥، ٢٦، ٢٧، ٢٨، ٣٣، ٢٢١، ٢٢١، ٣٧١، ٩٨١

دنيوي: ۲۰۱، ۱۱۶، ۱۱۶

دوسوسير: ١٩٥

الرســـالة: ۲۳، ۲۵، ۲۲، ۲۸، ۲۸، ۱۹۲

الرسم: ٦٦، ٧٢

الرواية: ٨٨، ٩١، ٩٨، ٢٢١، ٢٤٦

روبرت کوں دیفیز: ۹٤

روجر فاولر: ۱۱۰، ۱۳۸، ۱۳۹، ۱۳۹، ۱٤۵، ۱۶۵

رولان بارت: ۳۹، ۷۱، ۱۸۸

الروم: ٤٨، ٤٩

رومان جاکبسون: ۷۹، ۱۷۲، ۱۹۷، ۱۹۷، ۱۹۱، ۱۹۱، ۱۹۱، ۱۹۲، ۱۹۲

رونالد شلايفر: ٩٤

رينيه وبست: ۷۰، ۱۲۵، ۱۲۵

زولا: ١٤٥

السرد: ١٤٥، ١٤٦، ١٥٨، ١٩٦

سنيمان العيسى: ٦١

سورية: ٧٩

سياق الإشارة: ١٣٥، ١٤٣، ١٤٥. ١٤٦

سياق التقافة: ۱۳۵، ۱۳۸، ۱۳۹، ۱۳۹،

سیاق النطق: ۱۳۶، ۱۳۵، ۱۳۸، ۱۳۹، ۱۶۱، ۱۶۱، ۱۶۱، ۱۶۵، ۱۶٦

الشاعر الفحل: ١٦، ١٥، ٥٣، ٥٦

الشــعرنة: ١٣، ٣١، ٢٤، ٤٤، ٤٤، ٥٥، ٥٥، ٥٥، ٤٤، ٤٤، ٧٤، ٥٧،

الشعرية: ٤٣، ٤٤، ٤٤، ٥٠، ٥٠، ٥٠، ٥٠، ٥٠، ٥٠، ٥٠، ٥٠، ٥٠، ٨٠، ٥٠، ٨٠، ٥٧٠

الشفرة: ٢٦، ١٩٠

الشكنية: ١٧٢

الشنفري: ٦٢

الصعبكة: ٣٠

صموئيل تيلور كولريدج: ١٤٢

الصولي: ۲۰، ۱۸۲

لصباق: ١٢

العباسي: ٥١، ٦٣، ١٨٤

العدالة: ٣٣، ٢٢

العصر الأموى: ٧٩

العصر الجاهلي: ٤٨، ٥٠

العصر العباسي: ١٨٤

العقلانية: ۳۰، ۱۵، دد

عنم العلل: ٢٢، ٢٣

علم اللغة الاجتماعي: ١٩٢،١٠٩

علم مصطلح الحديث: ٢٢، ٢٣

عمرو بن كلثوم: ٥٢

العنصــر الســابع: ۲۳، ۲۶، ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۲۷، ۲۷، ۲۷۱، ۲۷۱، ۱۹۱، ۱۹۱، ۱۹۲، ۱۹۲

العنصر النسيقي: ۲۳، ۲۶، ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۲۲، ۲۷، ۱۷۳، ۱۹۲، ۱۹۰

الغزل: ٥٧، ٥٨، ١٤٠

الغساسنة: ٨٤

القارابي: ۱۸۲

الفرردق: ۲۰

القرس: ٤٨

فرنسة: ۳۷

فنوبير: ١٤٥

في الشعر: ٧٠، ٨٩، ٩٢

الفنون الجميلة: ٢٦، ٦٨. ٧٢.

د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱ ۲ د ۱

فوكو: ١٤

المتنبي: ٤١، ٥٨، ١٥٤، ١٥٥

القاضي الجرحاني: ۲۰، ۱۸٦

القبية: ٤٨، ٥٢، ٥٣، ١٦٠

القداسة: ١٢

قرامشی: ۱٤

القرن التاسع عشر: ١٤٥، ١٤٥

لقرن العشرين: ٦٨، ٩٣، ٤٣

177.174

القصة: ۲۳، ۲۸، ۸۵، ۸۵، ۱۵

القيمة النحوية: ٢٧، ١٥٨

کثیر عزة: ۸ د

مكلاسيكية الجديدة: ٩٢

اللاعقلانية: ٥٥

ما بعد البنيوية: ٩٤

ماثيو أرنولد: ٩٣

مارسيل خليفة: ٥٥١

مالينوفسكي: ١٣٨

المأمون: ٦٣

17, 37, 67, 77, المعالج [[جاري

• مع هم مدي ونوي ودني ووق دلي المناه والموادر المسائلية الناس وتربية الالها وصب والروادكون

ه صدها لکار در دری دری اصرار اصدر ج محب الإحساب الأغروم مث غري

ه مرکشو شعار در

5 کو مہد 153 14.5

و مبد

وصيب ە ۋىدەغكىن ۋەس وبريه ولاتوها

وت

ە ئىلدارىدار ھەنىد ئەرن ئېداغىغ ئىزىگال ئىلدارقە مسيع مد وصة حدر هي دوم بلك بصره عبد وعد مسام مسسركي هدات ، كديستو منتزة رفيدالمان رساء صد حدث تكي أر بأحد طبه كد عبد وبدروان

سان عدد زعام لوقيه -ر

٥ خد خو عد وسوه والكر نفر وعده أو كري تسال مرملا

ه و سند سعه نو مرد نه

المديح: ٤٩، ٥٠، ١٥، ١٥، ١٥،

レインド 44

7A, 3A, 6A, AA, PA,

P, TP, AP, PP, 3.1,

(11, 671, 771, VY1,

(T1, 771, T31, V21,

V61, P61, YP1

الناقد النقافي: ۹۳، ۹۸، ۱۰۲، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱،

النبي يحيى: ١٦٤ خيب محموظ: ٤٥

النحبة: ٣٦، ١٧٤

نزار قباسي: ٤١

النطرية النقدية: ١٥، ٣٨، ٣٩

المقد التطبيقي: ١١٥ ٨٨، ١١٥

نقد الثقافة: ۲۰۱، ۲۰۱

لنقد الطليعي: ٩١، ٩٢، ١٠١

النقد النظري: ۸۹، ۹۰، ۱۱۵

نقد النقد: ١١٩

النقدالماركسي: ١٤٤، ١٤٤

ىنهضة: ٥٦، د١٨٠

نیتشه: ۲۱

هاردي: د١٤٥

په دو: ۱ ده ۱ ده ۲ ده ۷ ده

هیلین غاردنر: ۱۲۲،۹٤

وسائل الإعلام: ١٠٠

الوطنية: ٤٤، ١٥٢، ٥٥١

الوظيفة الجماليسة: ۷۷، ۷۷، ۹۷، ۹۷، ۹۷، ۹۷، ۱۸۱ ۱۸، ۱۵۲، ۱۵۹، ۱۵۹، ۱۵۹، ۱۵۳، ۱۵۹

وظيفة النقد: ۳۶، ۳۷، ۹۳، ۹۶، ۹۶، ۹۶، ۹۶، ۹۶، ۱۰۱، ۱۰۶، ۱۰۲،

وعي الوعي: ١٤٤

الولايات المتحدة الأمريكية: ٣٧

یاکوبسون: ۱۲، ۲۲، ۲۳، ۲۷۲

# تعاریف<sup>(۱)</sup>

### إعداد محمد صهيب الشريف

#### ابن سينا Avicenna

هو أبو عني الحسين بن عبد اللمه بن الحسس بن علي بن سينا. ولمد عمام ٣٧٠هـ/ ٩٨٠م في قرية قريبة من خارى تسمى خورميش حيث كمان أبوه واليماً. عليها.

ولقد انتقل إلى خارى مع أسرته، حيث تعلم القيرآن، ودرس الأدب وهو في سن العاشرة، ثم تابع الدراسة في الفقه والمنطق والفلسفة والهندسة و نعموم لصيعية و لصية، حتى داعت شهرته في سن السادسة عشرة، فأقبل عليه وهمو في هذه السن الصغيرة أضاء للدراسة.

عدم توفي والد اس سينا، انتقل إن جرحان ثمم إلى همذان، وهناك عالج شمس الدولة أمير همدان، واشتعل وزيراً له، بعد أن اكتسب ثقته، إلا أنه سجنه بعد دنث، فنما مرض شمس الدولة عاد وأخرجه من السحن واعتذر له لكي يعاخه، وعينه وزيراً مرة أحرى، وبعد موت شمس الدولة وتولي ابنه تاج لمنث. رغب اس سينا بترك همذان إلى أصفهان مما أغضب عليه تباج المنث. فسجنه، وبعد أن حرج من السجن تنكر في زي صوفي وفر إلى أصفهان حيث سنقر فها يؤلف ويدرس ويعانج. وفي همدان واقته المية ودفن بها عام ٢٨ ٤٨ هـ ٢٧١، ٢٧٨.

 <sup>(</sup>١) معريف المصطلحات الواردة هما لمست مطلقة المعنى. دلك أن المؤلمان يمكس أن يُعتبار معسى محدد مصطلح يستعمله في كتابه، وإنما وضعنا ما وضعمه من تعريفات لمساعدة القارئ غير المحتص على فهم أفصل للنص

(٩٨٠ - ١٠٣٧ م) فيلسوف وطبيب وعالم طبيعي وشاعر، عاش في بحارى وإير ن، ورعم إخلاصه للإسلام، إلا أن لعب دوراً كبيراً بين العرب وأورسا مس حلال بشره الترات الفلسفي والعلمي القديم وخاصة بعالم أرسطو.

وقد قدام ابن سينا بالكثير لتدعيم التفكير العقدي ونشر العلم الصبيعي والرياضة، واحتفظ في فلسفته بكل من الاتحاهات المادية والمثالية عبد أرسطو، وانحرف من بعض المشاكل عن الأرسطية نحو الأفلاطونية المحدثية، وقد طور المنطق والفيزياء والميتافيزيقا عن أرسطو، والفلسفة عنده صناعة نظر، يستعيد منها الإنسان عالم الموجود بما هو موجود، وعلم الواحب عليه فعله، لتشرف نفسه ويصير عالمًا معقولاً مضاهياً للعالم الموجود، وتستعد للسعادة القصوى سالآجرة. وتنهى بي أن صحاب المعارف واللذات العقلية هم أسعد العارفين.

تعتبر مؤلفات ابن سينا في الض والطبيعيات والنفس والفسفة من ُهم ترث العربية. فكتابه (القابون في الطب) يعتبر أهم مؤلفاته على الإطلاق. كذلث كتابه (سشفه)، و (حوال البقس)، و (رسالة في معرفة البقس الناطقة)، وكتب (السياسة)، ... و (التعليقات على حواشي كتاب النفس) لأرسطو، وكتب خرى.

### أرسطو Kristotle

(٣٨٤ - ٣٢٣ ق.م) فينسوف وعالم موسوعي ومؤسس عبم المنطق وعبده من فروع معرفة، ولد في متاجيرا في تراقيسة، وتربني في أثبنا بمدرسة الاطون. من تعنب تقد نصرية أولاطون الخاصة بالصور المعارقة (المتل)، إلا أنه لم ينسكن من نتعنب على مثالية أفلاطون تماماً، وتأرجع بين المثالية والمادية.

وي حوالي عام ٣٣٥ ق.م عاد إلى أثبنا، حيث أنشأ مدرسته الشهيرة التي سميت لسسوم Lyceum نسبة إلى مطقة الملعب الرياضي الـذي أنسئت فيـه وحس هد الاسم.

وكان بالمدرسة ممتنى يفصل أرسطو أن يلقي دروسه على تلامب.ه. وهمو يقطعه جيئة وذهاباً، حتى سمي وأتباعه المشاؤون Peripatetics، وسسميت مدرسته بالمشائين.

وقد مير أرسطو في الفلسعة بين:

١ - خالب النظري الذي يتناول الوجود ومكوناته وعلله وأصوله.

٢ - حانب العملي الذي يتناون البشاط الإنساني.

٣ - الجانب الشعري الذي يتناول الإبداع.

وموضوع العلم عنده هو العام، الذي يمكن التوصل إليه عن ضريق العقل، ومع ذلك العام لا يوجد إلا في الجزئي الذي يدرك بطريقة حسية، ولا يعرف إلا عن طريق حرئي، وشرط المعرفة بالعام هنو التعميم الاستقرائي اللذي يكنون مستحيلاً بدود الإدراك اخسى. وقد ميز أرسطو بين عفل أولية أربعة هي:

١ - المادة أي الإمكانية السبية للصيرورة.

٢ - الصورة (الماهية، ماهية الوجود) وهي تحقق ما ليس إلا إمكانية في المادة.

٣ - بدء الحركة.

٤ - الغاية، واعتبر أرسطو الطبيعة كلها تحولات متتابعة من المادة من الصورة وبالعكس. من كتبه (ما بعد الطبيعة)، (السياسة)، (الأخلاق).

#### الاستبداد Depotism

في النغة هي الانفراد بالإمرة والأنفة عن طلب المشورة أو قبول النصح.

والاستبداد شكل من الحكم يستقل فيه بالسلطة شخص أو حزب، ولا يرجع

فيما يصدر عن قانون، ولا شرع، ولا يهمه إن رضي شعبه أو سلحط، والمستبد قد يكون ملكاً كما كان الفراعنة، وقد يكون طاغية حاز الحكم بالقلاب، وأمسك عقاليده بالقوة الغاشمة.

#### الاستشراق Orientalism

تعبير يدن على الاتحاه نحو الشرق، ويطلق على كل ما يبحث من أمور الشرقيين وثقافتهم وتاريخهم. ويقصد به ذلك التيار الفكري الذي يمثل إحرء الدر سات المحتلفة عن الشرق الإسلامي، التي تشمل حضارته وأديانه وآدبه ولغاته وثقافته.

ولقد أسهم هذا التيار في صياعًـة التصورات الغربية عن الشرق عامـة، وعس العالم الإسلامي نصورة خاصة؛ معراً عن الخلفية الفكرية للصراع الحصاري بسهما.

### الأصول Roots, Principals

جمع 'صل، وهو في اللعة عبارة عما يفتقر إليــه ولا يفتقــر هـــو إن غــبـره، وفي الشرع عبارة عما يبتني عليه غيره ولا يبني هو على غيره.

والأصل مايثبت حكمه بنفسه. ويبني عليه غيره.

وأصول المقه هو العلم بالقواعد التي يتوصل بها إلى الفقه.

### إيديولوجيا Ideoligy

من عقد وأعنى للعاهيم الاجتماعية، يعتبر كارل مانهايم أن هناك صنعين من لإيديولوجيا: المفهوم الخاص والمعهوم الشامل.

فالإيديولوجيا بمعناها الخاص همي منظومة الأفكار التي تتحلى في كتاسات مؤلف ما، تعكس نظرته لنفسه وللآخرين، بشكل مدرك أو بشكل غير مدرك. أما الإيديولوجيا بمعناها العام فهي منظومة الأفكار العامة السائدة في المجتمع.

#### البنيوية Structuralism

يستخدم مفهوم البنية، ولكن بمعان مختلفة نسبياً، في علم الاحتماع، وفي الإنتربولوجيا، وفي الاقتصاد.

فالبنية تعنى وجود علاقات ثابتة، ضمن نسق واحد.

ويمكن للبنية أن لا تنعلق بالواقع التجريبي. بل بالنماذج التبي تقبوم نسائه.. الحَلاقاً من هذا الواقع التجريبي.

## التأويل Interpretation

ردّ الشيء إلى الغاية المرادة منه قولاً كان أو فعلاً.

وهو حمل الظاهر على المحتمل المرجوع، فإن حمل لدليل فصحيح. أو لما يظن دليلاً ففاسد، أو لا لشيء فلعب لا تأويل.

والتأويل في التصبير صرف الآية عن معناها الظاهر إلى معنى تحتمسه ,د كان المحتمل الذي يراه موافقاً للكتاب والسنة. كقوله تعالى: ﴿يُخْرِحُ حَيَّ مِنَ الْمَتِبِ ﴾ إذا أراد به إخراج الطير من البيضة كان تفسيراً. أو إخراج لمؤمس مس الكافر، والعالم من الجاهل. كان تأويلاً.

## التحليل النفسي Psycho - analysis

طريقة من طرق البحث والعلاج النفسي، تقدوم على الكشف عس سبب المرص لمسي في لا شعور المريض، أو فيما يسميه فرويد، صاحب هذه الطريقة، العقد المصنية الكامنة التي تتالف من رغبات مكبوتة ودكريات مؤلمة مسنية وأفكار ومشاعر متضاربة. وينهض العلاج على دفع هذه الرعبات و مندع والدكريات من اللاشعور إلى الشعور بوساطة عملية التداعى احر للأفكار، ومس خلال تحيل أحلام المريض وتأويلها، وتسبهه المستمر إلى ما يمكن أن بعسه، حتى

يعي المريض تماماً أسناب مرضه. وترتكز نظرية التحليل النفسني علني مفهوم فروب في حهار النفسي الذي يتألف من الهو والأنا والأنا الأعدسي، ومنهومه في نكنت واللاشعور والعقدة النفسية والحبل الدفاعة والطرح

## التفكيكية Deconstruction

يعرفها دريدا ((بأنها تهاجم الصرح الداحدي، سواء الشكلي أو معوي للوحدت الأساسبة للتفكير الفلسفي، بل تهاجم طروف الممارسة احرجية، أي لأشكال لتربية للسق التربوي لهذا الصرح، والسيات الاجتماعية و لاقتصادية والسياسية لتلك المؤسسة التربوية)).

لتمكيكية تقوض البص بأن تبحث داخله عما نم يقله بشكل صريح واصح (المسكوت عنه)، وهي تعارض منطق البص الواصح المعلى وادعاءاته لصهرة، بالمبصق كامن في البص، كما أبها تبحث عم لنقطة التي يتحاور فيها البص بقو نين والمعايير التي وصعها نفسه، فهي عملية تعريبة لننص وكشيف و هنبك " كن أسر ره، وتقطيع أوصاله وصولاً إلى أساسه البلذي يستند إليه، فيتضح هذا لأساس وصععه ونسبيته وصيرورته فتسقط عنه قداسته ورعمه بأنه كن ثبت متحور.

#### التنوير Enlightenment

نده سياسي احتماعي. حاول ممثنوه أن يصحصوا بقنائص المحتمع عدد، وأن يعيروا أحلاقياته وأساليله وسياسته وأسلوبه في الحياة، بنشر آر، في حير و بعدية و لمعرفة العلمية. ويكمن في أساس التنوير الزعم المالي بأن الوعي يعسب الدور خاسم في نظور المجتمع والرغبة في بسنة اخطايا الاجتماعية بي حهس الساس و فتقادهم إلى ثقتهم بطبيعتهم. ولم يكن مفكروا التنوير يضعبون في اعتارهم الدلالة الحاسمة للشروط الاقتصادية للتطور، ومن قم لا يستصعون

كشف القوائين الموضوعية للمجتمع، وكان مفكروا التنويس بوحهود مواعصها إلى جميع طبقات ومصاف المجتمع، ولكنهم كانوا يوجهونها في الأساس إى أولئك الممسكين بالسلطة. وكان التنوير ينتشر في فسترة الإعداد لشورات البورجوارية. وكان من مفكري التنوير (فولتير وروسو ومونتسكيو وهيردر وليسنج وشيئر وغوته). وقد ساعد نشاطهم بقدر كبير على التغلب على نفوذ الإيديولوجية الكنسية والإقطاعية ومناهج التفكير المدرسية (السكولائية)، ومارس التنوير تأثيراً كبيراً على تكوين النظره العامة الاحتماعية للقرن النام عشر.

## الثورة العلمية والتقنية Scientific And Technical Revolution

تحول نوعي في عملية الإنتاج يصل إلى إحداث تعديل في طبيعة العمل بإدخال الأتمتة.

منذ عام (١٩٥٠) تطورت فنون جديدة لاستخدام الآلات التي لا تحتاج لمساهمة مستمرة من قبل الإنسان، وتدار هذه الآلات عن طريق التوجيسه الإلكتروني المنظم مسبقاً حسب المعطيات المطلوبة.

وتحصل الثورة العلمية كلما سمحت نظرية جديدة بتفسير ظاهرة لم تفسر من قبل.

## الحداثة Modernism

هي ظاهرة غربية انطلقت من أوربا مع الشورة الفرنسية (١٧٨٩)م، وعنست التغير في النظام السياسي من النظام الملكي إلى الديمقراطي الذي يقوم على سلطة الشعب والمجالس الممثلة للشعب، واعتماد الليبرالية نظاماً اقتصادياً، والمساوة بين الجنسين على الصعيد الاجتماعي. وإلزامية التعليم للأطفال والانتقال من نحودج الجماعات والطوائف الدينية المتحاربة إلى المواطن لا ابن الطائفة أو الدين. وتذريب الطوائف والأديان في بوتقة مدنية علمانية واحدة لا تمييز فيها على

أساس عرقي أو ديني أو عملمي وبهـذا تكـون علاقـة المواطـــ بالدولـة لا بــــلطة 'حـرى.

## عصر النهضة Renaissance

مصصح يطلق على فترة الانتقال من العصور الوسطى إلى العصور حديثة (القرود ١٤٥٣م) ويـورخ لهـا بسقوط القسططينية ١٤٥٣م حيث نـزح العلماء إلى إيطاليا، ومعهم تراث اليونان والرومان.

ويدل مصطلح عصر النهضة غالباً على التيارات الثقافية والفكرية التي بــدأت في سلاد الإيطالية في القرن (١٤م) . حيث بلغت أوج اردهارهما في القرسين ١٥ -١٩٦ ومن إيطاليا انتشرت المهضة إلى سائر أنحاء أوربا.

كان لهذه الحقبة تسأثير واسع في الفن والعمارة، وتكوين العف حديث، والعودة إلى لمثل العليا والأنماط الكلاسيكية. ولهذه الفترة بدأت عملية اكتشاف أرض وشعوب حديدة.

#### العقلانية Rationalism

أسلوب في التفكير والتفلسف، يقوم على العقل، وهي تعني قدرة الإنسسان، في حياته اليومية وممارسته المعرفية، على المحاكسة الواعبة، بعيداً قدر لإمكار على تسلط المشاعر والعواطف، وعلى ورن كافة الاعتبارات لصالح أو ضد الاعتبار المعني، وعلى السعي لتعنيل أقواله وتصرفاته.

## القومية Nationalism

مد إيديولوجي وسياسي ينعكس في أفكار وتصورات، تجعل من حب الوصل نقيمة الاجتماعية الأساسية، وتعمل على زيادة ولاء الفرد للوطس، وتنطوي القومية على الشعور بالمصير والأهداف والمسؤوليات المشتركة حميع الموصير.

#### اللاعقلانية Irrationalism

تبار يقول بأن العالم مشوش لا عقلاني ولا يمكن معرفته. وأصحب سرعة اللاعقلانية بإنكارهم لقوة العقل يضعون في مقدمة الأشياء الإيمان والغريرة والإرادة اللاشعورية والحلس والوجود والمعنى الموضوعي والاحتماعي للنزعة اللاعقلانية هو إنكار إمكانية المعرفة السديدة للقوانين الموضوعية للتطور الاجتماعي.

## المجتمع المدني Civil Society

الطبقت هذه الكلمة مع أرسطو وراجت عند المنظرين السياسيين لغربيين حتى القرن الثامن عشر بمعنى مجتمع المواطنين الذين لا تربطهم علاقات استزلام بعائلات أو عشائر سياسية.

بعدها فصل هيعل مفهوم المجتمع المدني عن مفهوم الدولة، وتبعه في هماه اخطوة الماركسيول الذين رأوا في المحتمع المدني طرفاً محتماً عن الدونة ومناقضاً لها في توجهاته السياسية.

أما اليوم فإن المجتمع المدني يعنني، طوباوياً، جميع القنوى مسعبية، والبرجوازية التي لا تجد في الدولة الراهنة الحريبات وتفتح الطاقبات التي تصبو إليها، فالمجتمع المدني مناهص ومعارض للدولة التي يتهمها بالهرم والتحجر، وخاصة في الدول الغربية.

#### Mu`tazila, Rationalists المعتزلة

ورقة كلامية إمسلامية، طهرت في أحريات القرن الأول الهحري. و بعت شأوها في العصر العباسي الأول. يرجع اسمها إلى اعتزال إمامها واصل بن عصاء محس الحسن البصري، لقول واصل بأن مرتكب الكبيرة ليس كافراً ولا مؤمساً، بن هو في منزئة بين المنزلتين، خلافاً لقول الخوارح أن مرتكب الكبيرة كافر،

ويقول لمرحنة أن مرتك الكبيرة مؤمن ولكنه فاسق. ولهيذه الفرقة مدرستال رئيسيتان: أحدهما بالبصرة \_ ومن أشهر رجالها: واصل بس عطاء، وعمرو س عيد، وأبو هزيل، وإبراهيم البطام، والجاحظ، والأخبري بعداد \_ ومس أشهر رجالها: بشر بن المعتمر، وأبو موسى المردار وثمامة بن الأشرس.

رفصوا الوطائف الإدارية ليتفرغوا للبحث والمناظرة، ثم انغمسوا في السياسة. وللمعتزلة أصول خمسة يدور عليها مذهبهم، وأهمها العدل والتوحيد. والمنزل بين المنزلتين، والوعد والوعيد، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

#### النخبة Elite

جماعة أو نحبة من الأفراد يعترف بعظمتها في التأثير والسيطرة على شؤون المحتمع. إن أول من كتب حول موضوع النحبة أو الأقلية اخاكسة لعلمه (بارتيوا وموسكا وميتشل) الذي قالوا بأن النحبة هي الطبقة الحاكمة التي تشكل الأقلية من أبناء الشعب. وهذه الطبقة يمكن تمييزها عن الطبقة المحكومة في معيار القوة و سلطة، حيث إنها تتمتع بلسطان القوة والنفوذ والتأثير أكثر مما تتمتع بسه الطبقة المحكومة في المجتمع.

#### النص Ecriture

جاء البنيويون الفرنسيون بهذا المفهوم ليعني ((الكتاسة كمؤسسة احتماعية تندرج تحت مطلنها مختلف أنواع الكتابة، لكل منها أعرافها وشفراتها)).

ومن هذا المنطور اندرج النص الأدبي خمت هذه المظلة الاجتماعية، وكان أشهر من الدى بهذا المفهوم وتبنى إشاعته والدفاع عنه هو (رولان بارت). فأصبح الله الأدبي عند دعاة الكتابة بهذا المفهوم هو ((جنس)) في أجماس المؤسسة الاجتماعية (أي الكتابة الأدبية: الأدب)، يشاركها في سماتها العامة ويتميز عنها بخصائص مقننة هي الأعراف والشفرات الأدبية والتقاليد المتعارف عليها، فتجعله نوعاً من فروع المؤسسة الاجتماعية الأم والكتابة عموماً).

هد التعريق بين الكتابة والنص هو نفسه التفريق الألسني السبوي بين البعد كنظام (Lanque) وفعل القول الفردي (Parole) أو ليميز تشومسكي بسين القدرة - الكفاءة Competence والأدائية Performance فعلى هذا المستوى تكون لكتبة الأدبية هي اللغة كنظام والنص العردي هو القول الفعلي، أو يكون لأدب هو القدرة والكفاءة عند تشومسكي، ويكون النص العردي هو لأدنية.

## النقد الماركسي Marxist crilicism

لمركسية من الأساس نطرية من الاقتصاد السياسي، وصعها كاول ماركس مع فريدريث أخلو في منتصف القرن التاسع عشر. إن آراء هديس مفكريس شكنت الأرضية التي تنامت عليها معالم تيار نقذي صحم مازال يحتس بي يومسهذا موقعاً بارزاً على ساحة النقذ العربي المعاصر، وكغيره من التيارات يتروح التيار المعاكس بين الجاهات متعارضة يبرز بينها اتجاهاد:

أحدهما: بقد غارق في الأيديولوجية متعصب للتفسير الاقتصادي لتقافة، يصلب الأدب بالانسجاد مع الرؤية الماركسية الحربية لحركة المحتسع بما تتصمسه من صراع طبقي، ويهاجم من يحالف دلك

والآخو: قد معتدل يعترف باحتفاظ الأدب بقيمة تتجاوز به الأيديوموجب البرجوازية بى حد يمكنه فيه أن يعكس الواقسع الموصوعي لعصره. يمكس عتسار تروتسكي مقدمة للتيار الأكثر الفتاحاً في الماركسية. ففي كتابه (الأدب والشورة) يقول: إن لماركسية لا ندرص قيوداً على الفن، ولكنها تسرى أن من عصبعني أن يولد من جديد يضع البروليتازيا في المركز.

هد التيار عمق كتيراً على يد الهنغاري لوكانش (١٨٨٥-١٩٩١م) العنب يعد أحد أبرر منظري النقد الماركسي وثمارسيه، وهو من وظف ما يعف بالواقعية الاشتراكية في دراساته حول الرواية. ثه أتى بيرتولد بريخت، ومدرسة فرانكفورت ولوي التوسير، وفريدريك حيمسون ثم مزاوحة غولدمان بين الماركسية والبنيوية منال آخر علسى التكيفات التي أدخلها النقد الماركسي.

## الهرطقة Heresy

تعي (في اليونائية الاختيار) الابتعاد عن النظرية الدينية الأصلية. وكست بهرصقة الشكل الديني الذي كان عامة الناس يجتمعون به على الطبقات حكمة في المحتمع لإقطاعي اللذي كانت تؤيده الكنيسة الكاثوليكية. ومع صهور الرأسمائية نقدت الهرطقة بصالبتها وتحولت إلى محرد نزعه طائعية دينية.

#### الوطنية Patriotism

الوصية في كافة مظاهرها عبارة عن الدافع البذي يتودي إلى تماست الأفورد وتوحدهم وإلى ولاتهم للوطن وتقاليده والدفاع عنه.

ويتكون الشعور بالوطبية منذ سنوات التنشيقة الأولى، ومن ارتباط الفيرد في أول عهده بالبيئة المباشرة. والمشباعر التي تتوليد لبدى الوطسي قيد لا تستبدين من يتفكير نقدر ما تستبد إلى استجاباته العاطفية.

## مستخلص

يعرض هذا الكتــاب حــواراً بـين كــاتبين شــهيرين، في موصــوع النقــد الثقافي والنقد الأدبي. يكتب كل منهما رأيه منفرداً.

وبعس أحدهما موت النقد الأدبي، ليحل النقـد النقـافي مديـلاً ممهجيـاً عنه، ويتساءل ونجيب عما يحضره من أسئلة معاصرة منها:

دد النقد انتقاف؟ وهل هو بديل فعلي عن النقد الأدبي؟ أو ليست السياسة أو السيسنة - لا الشعرنة هي النسق الطاعي؟ وهل في النقد لأدبي ما يعيبه أو ينقصه كي نبحث له عن بديل...؟ أولا يكول النقد التقدفي بحرد تسمية حديثة لوظيفة قديمة..؟ وهل الأنساق الثقافية اعربية لا تتكشف إلا عبر مقولات النقد التقافي..؟

ويرى الأخر مدرداً أيضاً أن للنقد الأدبي مسوغات وحوده، ويبين أنه لم يخفق في تأدية وظائفه ومهماته نيستعاض عنه باللقد التقافي، وأن لكس من النقدين شأنه الخاص الذي لا يغني عنه شأن الآخر.

ويعرف القد الأدبي، ويسين وظائف اللغة في الأدب وفي لنقد، وحصور الأدب الصريح والضمني في النص النقدي، ووضيته اسفد لأدبي، والوطائف الأدبية وقوق الأدبية، وروابط النفد الأدبي بالعالم. خواتبه لاحتماعية والإنسانية التي يحكمها سياق النطق والتقافة والإشارة.

و بخنتم لكتاب بتعقيب كل من الكاتبين على رأي الآخر بعد اطلاعه عليه، في حوار بنّاء مفيد للثقافة والقرّاء.

### Abstract

A book presenting a dialogue between two well-known writers treating the topic of "Cultural Criticism or Literary Criticism". Each discusses his own private opinion about it.

One of them declares the death of the *literary* criticism in order to replace it by the *cultural* criticism, which he considers to be methodological. He, therefore, inquires and replies contemporary questions he lays, such as:

• Why to resort to cultural criticism? Can it be a real alternative of the literary criticism? Is not politics – and not poetry – more overwhelming? What might there be to abuse or diminish literary criticism and so cause us to search for an alternative? Might not the cultural criticism be mere a recent name of an old function? Do the Arab cultural categories not reveal themselves save through attitudes of the cultural criticism?

The other writer, also individually, sees that the literary criticism has possessed its own justifications for its existence. He clarifies that it has never failed in performing its functions and duties which might justify replacing it with the cultural criticism. He assures that each has its own function, which cannot be compensated by the other's.

He defines the *literary* criticism and clarifies the functions of language in literature and criticism, the presence of the revealed and concealed literature in the critical text, the function of the *literary* criticism, the literary and over-literary functions and the links of literary criticism with the world socially and humanly, which are controlled by the sequence of utterance, culture and indication.

The book is concluded by comments by each writer on the opinion of the other after each has got acquaintance with the other's attitude with a constructive and useful dialogue as for both culture and readers

## دار الفكر

افاق معرفة متحددة

Franklutter Buchmesse 2004

بطرة إلى العسيعيل

ه أسست عام ١٩٥٧م (١٣٧٦هـ).

#### رسالتها:

- تزويد المجتمع بفكر يضيء له طريق مستقبل أفضل
   كسر احتكارات المعرفة، وترسيح تقافة الجوار.
  - تعدية شعلة الفكر بوقود التحديب المستمر.
- مدّ المجسور العباشرة مع الفارين لتحقيق التفاعل النقاهي. 🦉

- احترام حقوق الملكيه الفكرية، والدعوة إلى احترامها.

#### ه منهاجها:

- تنطيق من النزاث جدور ا تؤسس عليها، وتبني فوقها دون أن تقف عدها.
   وتطوف حولها.
- مصار همشمر النها بمعايير الإبداع، والعلم، والحاجـة، والمستقبل، ونتبد التنســـ والتكرار وما فات أوانه.
  - تعنى بثقافة الكمار، وترنو لتأهيل الصنفار لبداء مجتمع قارى.
  - تحصيع جميع أعمالها لتتفح علمي وتربوي ولغوي وفق دليل ومنهج حاص بها.
  - نعدُ خططها وبر المجها للنشر، ونعش عنها: شهرك وقصلها، وسنويا، ولأماد أطول.
- ستعين بنصة س المفكرين إضافة إلى أجهزتها الحاصة للتعريز، والأبحاث، والترجمة.

#### خدماتها ونشاطاتها:

- نادي القارئ النهم (الأول من نوعه في الوطن العربي)
- تعنج سنوياً جوائز ها لماثيداع والنقد الأنسي، وتكرم مؤلفيها وقراءها.

#### • ريادة في مجال النشر الألكتروني:

- أول موقع منجد: بالعربية لفاشر عربيُّ على الإنثرنت: www.fikr.com
- سهاد فعالَ في موقع (فرات) لتحارُة الكتب واليرامج الألكترونية: www.furat.com
  - ~ موقع تفاعلي رائد للأطفال: عالم رمزم · www.zamzamworld.com
    - موقع الدكتور معمد سعيد رمصال البوطي: www.bouti.com
      - موقع الدكتور وهبة الرحيلي: www.zuhayli.com
  - موقع اللحبة المربية لحمالة الملكية الفكرية: www.arabpip.com
- حارّت على جائزة فضل ناشر عربي للعام ٢٠٠٢، من الهيئة المصرية العامة للكتاب.
- منشور إنها: نحاورت حتى عام ٢٠٠٣ (١٧٥٠) عواساً، تعطي سائر فروع المعرفة.



### Abstract

A book presenting a dialogue between two well-known writers treating the topic of "Cultural Criticism or Literary Criticism", Each discusses his own private opinion about it.

One of them declares the death of the *literary* criticism in order to replace it by the *cultural* criticism, which he considers to be methodological. He, therefore, inquires and replies contemporary questions he lays, such as:

• Why to resort to cultural criticism? Can it be a real alternative of the Interary criticism? Is not politics—and not poetry—more overwhelming? What might there be to abuse or diminish literary criticism and so cause us to search for an alternative? Might not the cultural criticism be mere a recent name of an old function? Do the Arab cultural categories not reveal themselves save through attitudes of the cultural criticism?

The other writer, also individually, sees that the literary criticism has possessed its own justifications for its existence. He clarifies that it has never failed in performing its functions and duties which might justify replacing it with the cultural criticism. He assures that each has its own function, which cannot be compensated by the other's.

He defines the *lucrary* criticism and clarifies the functions of language in literature and criticism, the presence of the revealed and concealed literature in the critical text, the function of the *lucrary* criticism, the literary and over-literary functions and the links of literary criticism with the world socially and humanly, which are controlled by the sequence of utterance, culture and indication

The book is concluded by comments by each writer on the opinion of the other after each has got acquaintance with the other's attitude with a constructive and useful dialogue as for both culture and readers.

# دار الفكي

أفاق معرفة متجددة

أسست عام ۱۹۵۷ د (۱۳۷۹هـ).

#### ە رسائتھا:

- ترويد المجتمع بعكر يضيى، له طريق مستقبل افصال. - كسر احتكارات المعرفة، وترسيح تقافة الحوار.
  - تعدية شعلة العكر بوقود الثجديد المستمر.
- مد الجسور المباشرة مع القارئ لتحقيق النفاعل الثقاعي.

#### " احترام حقوق الملكية الفكرية، والدعوة إلى احترامها.

#### منهاچها:

- نقطلق من النزاث جدورا تؤسس عليها، وتبسى فوقها دون أن تقف عندها، و تطوف حولها،

**ىطرة إلى ا**نعنستقبل

- خاتان منشور اتها بمعايين الإيداع، والعلم، والحاجبة، والمستقبل، وتنبذ التقليد. والثكر از وما فات أوانه.
  - تعتنى بنقافة الكبار، وتربو لتأهيل الصحار الساء مجتمع قارئ.
  - تحصم جميع اعمالها لتتقيح علمي وتزيوي ولعوى وفق نليل ومنهم حاص بها.
  - تعدّ حطعتها وير امجها تنشر ، وتعلَّى عنها: شهريا، وقصلياً، وسنويا، والأماد أطول.
- تستعين سحنة س المفكرين إضافة إلى أحهرتها الحاصة للتحرير، والأحاث، والترجمة.

#### خدماتها ونشاطاتها:

- نادى القارئ النهم (الأول من نوعه في الرطن العربي)
- نمسح سنويا جوائز ها للإبداع والنفد الأدبى، وتكرم مزلفيها وقراءها.

#### ويادة في مجال النشر الألكتروني:

- أول موقع منجد بالعربية لناشر عربيٌّ على الإنترنت: www.fikr.com
- إسهام فمَّال في موهم (فرات) لتَحارَ \$ الكتب و البرامج الألكتر ونية: Www.furat.com
  - موقع تفاعلي زائد للأطفال، علم زمزم: www.zamzamworld.com
    - موقع الدكتور محمد سعيد رمصان البوطي: www.bouti.com
      - موقع الدكتور وهبة الرحيلي: www.zuhayli.com
  - مرقع اللجنة المربية لحدية الملكية الفكرية: www.arabpip.com
- حارت على جائزة أفضل ناشر عربي العام ٢٠٠٢، من الهيئة المصرية العامة للكتب
- منشور إنها: بَداورت حتى عام ٢٠٠٣ (١٧٥٠) عوانا، تعطى سار فروع المعرفة.



# CALTURAL CRITICISM or LITERARY CRITICISM

Naqd Thaqafi am Naqd Adabi

Dr. 'Abdullāh Muḥammad al-Ghudhāmi

Dr. "Abd al-Nabi Stif

www.furat.com والى ميتاءري رند تتجارة انكتب والبرامج الانكترونيا

في هده احوارية بقدم اساقدان العربيان المرموقان دراسة في النقد لأدمي و سقد التقافي، وهن يمكن أن يقوم أحدهما مقام الآحر وكيف؟ إنّ سفد الأدمي فذّم حرات كبيرة للتقافة العربيّة، كان لها أصول عميقة ترفدها تجربة ثرية في الأدب العربي.

ومعبوم له في القرل العشرين الفتح الأدب على العلوم الإنسانية و علول على العلم هما أوجد للمنول على العلم هما أوجد للنكلا حديدة من التعلير اللقطي والمصري، حققت انتشاراً كبيراً للقصل تطور وسائل الاتصال والتكولوجيا ودفعت إلى لروع محم اللقد لتقوي.

ولكن هل يعني ذلك الاستغناء عن النقد الأدبي لصالحه .

يرى بعص ساحتين أن النقد الأدبي لم يستنفذ مسررات وجوده، وأن انتصور احاصل يعود إلى محدودية تصورنا لطبيعة النقد الأدبي ووصيفته.

و حرول يسرول أن المقلد لتقافي حقىق في العرب إجمازات كبيرة للعصل كشفه عن حقيقة الإنسال المضمرة في كل أشكال الحطاب. الهذا يمكن أن يقدم حلولاً لمشكلات النقد الأدبي العربي الحديث.

فانزون على جائزة افض ناشر عربي لعام ٢٠٠٢ من الهيسة العنا مسة المسرية للكتساء



فوكو: ١٤

القاضي الجرجاني: ٢٠، ١٨٦

القبيلة: ٤٨، ٥٦، ٥٣، ١٦٠

القداسة: ١٢

قرامشي: ١٤

القرن التاسع عشر: ۱۶۳، ۱۶۵ ا القرن العشسرين: ۲۸، ۹۳، ۱۶۳. ۱۷۷، ۱۸۸

القصة: ۲۳، ۲۸، ۵۸، ۸۸، ۱٤٥

القيمة النحوية: ٢٧، ١٥٨

کثیر عزة: ۵۸

الكلاسيكية الجديدة: ٩٢

اللاعقلانية: ٥٥

ما بعد البنيوية: ٩٤

ماثيو أرنولد: ٩٣

مارسيل خليفة: دد١

مالينوفسكي: ١٣٨

المأمون: ٦٣

المتنبى: ٤١، ٥٨، ١٥٤، ١٥٥

المجاز البلاغــي: ۲۱، ۲۶، ۲۵، ۲۵، ۲۸، ۲۸، ۲۹، ۳۰، ۲۶، ۵۰، ۸۵، ۲۷۳

المجاز الكنسي: ۲۵، ۲۵، ۲۸، ۲۹، ۱۳۳ ۱۳۲، ۱۳۳، ۱۳۱، ۱۳۵، ۱۳۳، ۱۹۱،

المحتمع المدني: ٧٩

محنون لیلی: ۵۸

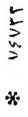
تحمد مندور: ۹۶، ۱۷۷

محمود درویش: ۱۵۵

مدرسة جنيف: ١٤٤

| الصاباعة والتوزية الافلات الموت الموت مشق مترفة متردت الموت 2239716 من 32 11/11/22 - 41/20 من 32 11/11/20 من 32 11 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

| العرسل                                  | يدول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الشارع                    | 3                                         | ه ايم                                    | 101 17:0                                 | رقم الحسا                               |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------------|
| Lacture                                 | dimention and Later Later Management of the Later Late | المنطقة البريدية الساساسا | mandannamannama 95mg arasantamannamannama | C. C | 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1 | رقم الحسباب في بنك الفارئ النهم         |
| *************************************** |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>1</b>                  |                                           |                                          |                                          | *************************************** |





## المسالين المسال

|                                                                                    |                 | المهنة         |                                        | • تاريخ الولاد                         | • |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|----------------|----------------------------------------|----------------------------------------|---|--|--|--|
| 🛚 فوق الجامعي                                                                      | 🗆 حامعي         | 🛭 ٽانوي        | ي: 🖸 إعدادي                            | <ul> <li>المؤهل العلم</li> </ul>       | , |  |  |  |
| ۵ دینیة                                                                            | ن تاريخية       | تها لك:        | وعات بحسب أخمه                         | <ul> <li>ولب الموضوعات بحسم</li> </ul> |   |  |  |  |
| arestrates processes and and another                                               | ی اذکرها        | 0 أخر          | ى قلسفية                               | 🗖 علمية                                |   |  |  |  |
| اصديق                                                                              | ن وإعلا         | الكتاب عن طرية | ء علمت جدا                             | ,                                      |   |  |  |  |
| ម                                                                                  | 🛭 عرو           | 🖒 مندوب        | <ul> <li>مكتبة</li> </ul>              |                                        |   |  |  |  |
|                                                                                    |                 | :              | الكتاب من حيث                          | <ul> <li>ما رأيك في</li> </ul>         | , |  |  |  |
| 🖸 غير مهم                                                                          | ٢               | - <b>4</b> · D | 🖸 مهم حداً                             | ه الموضوع:                             | • |  |  |  |
| ن عام                                                                              | 4               | القار          | 🗅 تخصصي                                | ■ الستوى:                              | , |  |  |  |
| و ضعیف                                                                             | 3.              | <del>۔</del>   | 🖸 ثميز                                 | • العلاف:                              | • |  |  |  |
| 🖸 ضعیف                                                                             | سعل             | ن متو          | • الإبداع الفكري: ٥ حيد                |                                        |   |  |  |  |
| 🗈 لا توجد                                                                          |                 | ن قليلا        | لبعية: تركتوة                          | والإحطاء الم                           | ) |  |  |  |
| <ul> <li>عـند إرسال بطاقة بنك القارئ النهم، تصبح مشتركاً في البنك، وهذا</li> </ul> |                 |                |                                        |                                        |   |  |  |  |
| حديثأه وبحسم                                                                       | لكتب الصادرة    | ، عروض با      | رصة الحصول على                         | يستيح لك ذ                             |   |  |  |  |
| ك رصيد مقابل                                                                       | يسحل للمشتر     | شراء. كما      | شـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | عساص للد                               |   |  |  |  |
| بة. ويتم إعلامه                                                                    | غابله كتبآ بحاذ | ان ياعد .      | لمذه القسائم يمكن                      | إرسساله لحس                            |   |  |  |  |
|                                                                                    | ا الدار         | ، التي تقيمه   | نحاضرات والمعارض                       | بالندوات وال                           |   |  |  |  |
| يم مرسلة.                                                                          | وأكثرهم قسا     | القراء نقاط    | مائزة سنوية لأكثر                      | • تقدم الدار -                         | , |  |  |  |

اقتراحاتك تساعدنا على تطوير عملنا.

الناقد الثقافي: ۹۳، ۹۸، ۱۰۶، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱،

النبي يحيى: ١٦٤

نجيب محفوظ: ٤ د

النخبة: ٣٦، ١٧٤

نزار قباني: ٤١

النبيق المضمر: ۲۵، ۲۹، ۳۰، ۳۱، ۲۲، ۲۲، ۲۳، ۲۸، ۱۵، ۱۵، ۲۲، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۲،

النظام الأدبي: ٦٩، ٧٤، ٢٧، ٩١

النظام اللغوي: ٧٦، ٨٦، ٩١

المدیح: ۶۹، ۰۰، ۱۵، ۲۵، ۵۰، ۸د، ۱۶۱

المرسيل: ۲۰، ۸۲، ۹۳، ۱۳۱، ۱۹۰

المرسل إليه: ٢٥، ٨٢، ١٩٠

المستشرقين: ١٧١

مسرحية: ٨٨

المعتزلة: ٦٣

الملاحم: ٧٧

المناذرة: ٤٨

المنهجية الإحرائية: ٢٢، ٣٤، ٣٨

مهمة النقد: ۳۷، ۳۸، ۳۹، ۹۳، ۹۳، ۹۳، ۹۳، ۹۳،

الموسيقى: ٧٢

المؤلف المزدوج: ۲۵، ۳۳، ۱۷۳، ۱۷۳،

نازك الملائكة: ٩٥

الناقد الأدبسي: ٢٠، ٣٩، ٧٥،